
 
                    
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 Apostila Geral dos Passes  

 
Casa de Estudos Espíritas Novo Alvorecer 

  
-​ CEENA -  

 
Nome do Passista: _______________________________________ 
 
Ano de Referência: _______________________________________ 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
-​ Versão 2.0 -  

 



 

APRESENTAÇÃO 
 

Este é um trabalho despretensioso, não passando de modesta coletânea de várias obras 
espíritas de autores diversos, tanto encarnados como desencarnados, que colocamos à disposição de 
todos os irmãos que desejam aumentar seus conhecimentos em torno do estudo do passe espiritual e 
magnético. 

Utilizamos como norte de nossa pesquisa, o livro “O passe, seu estudo, suas técnicas, sua 
prática”, um verdadeiro tratado de magnetismo de autoria do ilustre irmão Jacob Melo, bem como 
outros livros da lavra do mesmo autor. Nos valemos também de outras obras de escritores encarnados 
e desencarnados, todas construídas em consonância com as obras básicas do espiritismo. 

Jacob Melo vem realizando há décadas incansáveis estudos, pesquisas e experimentações, 
obtendo profícuas respostas no tratamento da depressão através do magnetismo, alcançando, desse 
modo, seu objetivo maior que é o alívio e o conforto àqueles que sofrem. O presente estudo visa 
abordar os mecanismos, ação e aplicações dos passes, os requisitos morais e físicos necessários ao 
aplicador da bioenergia, além de outros assuntos imprescindíveis para o treinamento daqueles que 
desejam ingressar no magnífico trabalho de doação em prol de tantos irmãos desnorteados por 
enfermidades estranhas que lhes fustigam tanto o corpo quanto a alma, e que em sua maioria não 
encontram respostas satisfatórias no âmbito da medicina. 

Nossa principal intenção por meio desta singela compilação é colaborar para o estudo 
sistematizado da teoria espírita, norteando o estudo, a prática e as técnicas do passe para os confrades 
que sinceramente desejam socorrer nossos irmãos abatidos pelas aflições, oferecendo-lhes o bálsamo 
reparador do passe espiritual e magnético, para alívio de seus sofrimentos físicos e morais. 

Esta apostila é uma adaptação da “Apostila de Passes” do Lar Espírita Alvorada Nova - LEAN 
da cidade de Parnamirim - RN. Agradecemos imensamente por este valioso material disponibilizado a 
todos os espíritas que dedicam-se ao melhoramento íntimo e doação de si mesmos nos trabalhos de 
assistência através dos Passes. As equipes da CEENA fizeram adaptações de termos e conceitos que 
são utilizados exclusivamente pelas frentes de trabalho desta instituição.  

Este material trata dos passes utilizados na Casa de Estudos Espíritas Novo Alvorecer e que 
não é um "padrão" adotado por outras instituições, nossa recomendação é que as orientações do grupo 
a qual você está integrado sejam seguidas e estudadas. 

DURAÇÃO DO CURSO   

A duração do curso está prevista para aproximadamente dez meses, ou seja, 82 horas. As 
aulas  ocorrerão uma vez por semana com duas horas de duração, sendo noventa minutos de estudo 
da teoria  e 30 minutos de prática. O dia e horário são preestabelecidos e rigorosamente cumpridos, 
sendo,  portanto, possível a realização de um curso anual, de acordo com a estrutura organizacional e 
o  cronograma anual da Instituição.   

METODOLOGIA E RECURSOS UTILIZADOS   

A prece de abertura e encerramento dos estudos poderá ser feita pelo instrutor ou outra 
pessoa  por ele indicada. É de extrema importância ressaltar a frequência dos alunos, atentando para 
os prejuízos  causados a si mesmos e aos futuros beneficiários em face da falta de assiduidade ao 
curso. A  metodologia adotada deve ser o de estudo dirigido (em grupo), que além de propiciar a 
discussão,  estimula a participação e melhor assimilação do conteúdo pelos alunos que poderão desse 
modo dissipar  suas dúvidas. O instrutor ora faz a leitura, ora solicita alguém do grupo para fazê-lo 
conforme disposto  na apostila, cuidando para que o grupo permaneça atento, evitando divagar.   

 

1 



 

Entretanto, para determinadas aulas, o instrutor poderá utilizar-se também dos recursos  audiovisuais 
existentes, elemento importante na construção da aprendizagem. Caso o instrutor tenha  dificuldade 
em algum aspecto doutrinário, será franco e honesto com o grupo comprometendo-se a  pesquisar e 
trazer a resposta na aula seguinte, lembrando-se que em Doutrina Espírita somos todos,  sem exceção, 
aprendizes.   

O instrutor deve destinar alguns minutos antes de iniciar a aula, na revisão da aula anterior, de  modo 
que os participantes se situem efetivamente no próximo tema a ser descortinado. As aulas práticas 
deverão ser divididas e desenvolvidas em dois momentos: no primeiro aborda-se o tema da aula atual,  
em seguida demonstra-se a técnica.   

O instrutor solicitará dos participantes que formem grupos de dois a dois que deverão revezar se 
exercitando a técnica uns nos outros.   

O instrutor deverá incentivar a integração entre os participantes, motivando os mais inseguros e 
inibidos a participarem esclarecendo pacientemente que a fixação da aprendizagem dos  movimentos 
ocorre gradativamente. Deverá o instrutor esclarecer os alunos inseguros e temerosos, que  a 
preocupação com aplicação correta das técnicas desaparece depois de aprendidas e automatizadas  
pelo cérebro. É como dirigir um carro pela primeira vez, preocupa-se mais onde colocarem-se as mãos  
e acionar os pés nos instrumentos do que pela direção do veículo.   

O instrutor deve motivar os alunos a treinarem as técnicas, pois, além de possibilitar avaliação  
do aprendizado, propiciará ao aluno a fixação dos aspectos teóricos e das técnicas do passe.  O 
instrutor deve, entretanto, esclarecer os alunos que na aplicação do passe a posição mental  do 
passista é fundamental, onde colocarmos o pensamento aí projetarmos as energias.  O instrutor deve 
seguir o planejamento do curso de forma criteriosa, de modo a destinar as  últimas aulas ao 
treinamento dos participantes que devem aplicar as técnicas de forma espontânea e  despida de 
qualquer preocupação com os movimentos a serem executados.   

O Instrutor deve assegurar ao aluno que a técnica não dispensa o exercício do amor  
desinteressado pelo nosso semelhante e a vontade sincera de servir como instrumento da misericórdia  
divina.   

PÚBLICO ALVO 
 

Este curso é destinado às pessoas portadoras de conhecimentos básicos do Espiritismo, que 
se mostrem interessadas em aprofundar seus conhecimentos e consequentemente aplicá-los à serviço 
do próximo, levando em consideração a advertência do insigne codificador: “A mediunidade é coisa 
santa, que deve ser praticada santamente, religiosamente. Se há um gênero de mediunidade que 
requeira essa condição, de modo ainda mais absoluto, é a mediunidade curadora”.   1

Este é um material voltado à educação continuada dos voluntários da Casa de Estudos 
Espíritas Novo Alvorecer - CEENA da cidade de São Sebastião - SP, para melhorar a maneira de 
atender a cada um dos irmãos que procuram auxílio espiritual através do Evangelho de Jesus e seus 
dedicados aprendizes.  

 
 
 
 
 
 
 

1 KARDEC, Allan. “O Evangelho Segundo o Espiritismo”, Cap. XXVI, item 10. 

 

2 



 

INTRODUÇÃO 
 
Cura Real 
 

“Não trate apenas dos sintomas, tentando eliminá-los sem que a causa da enfermidade seja 
também extinta. A cura real somente acontece do interior para o exterior, do cerne para a forma 
transitória.  

Sim, diga a seu médico que você tem dor no peito, mas diga também que sua dor é dor de 
tristeza, é dor de angústia. 

Conte ao seu médico que você tem azia, mas descubra o motivo pelo qual você, com seu 
gênio, aumenta a produção de ácidos no estômago.  

Relate que você tem diabetes, no entanto, não se esqueça de dizer também que não está 
encontrando mais doçura em sua vida e que está muito difícil suportar o peso de suas frustrações. 

Mencione que você sofre de enxaqueca, todavia confesse que padece com seu 
perfeccionismo, com a autocrítica, que é muito sensível à crítica alheia e demasiadamente ansioso.  

Muitos querem se curar, mas poucos estão dispostos a neutralizar em si o ácido da calúnia, o 
veneno da inveja, o bacilo do pessimismo e o câncer do egoísmo.  

Não querem mudar de vida. Procuram a cura de um câncer, mas se recusam a abrir mão de 
uma simples mágoa. Pretendem a desobstrução das artérias coronárias, mas querem continuar com o 
peito fechado pelo rancor e pela agressividade. 

 Almejam a cura de problemas oculares, todavia não retiram dos olhos a venda do criticismo e 
da maledicência. 

Pedem a solução para a depressão, entretanto, não abrem mão do orgulho ferido e do forte 
sentimento de decepção em relação a perdas experimentadas.  

Suplicam auxílio para os problemas de tireóide, mas não cuidam de suas frustrações e 
ressentimentos, não levantam a voz para expressarem suas legítimas necessidades.  

Imploram a cura de um nódulo de mama, todavia, insistem em manter bloqueada a ternura e a 
afetividade por conta das feridas emocionais do passado.  

Clamam pela intercessão divina, porém permanecem surdos aos gritos de socorro que partem 
de pessoas muito próximas de si mesmos. 

Deus nos fala através de mil modos; A enfermidade é um deles e por certo, o principal recado 
que lhe chega da sabedoria divina é que está faltando mais amor e harmonia em sua vida.  

Toda cura é sempre uma autocura e o Evangelho de Jesus é a farmácia onde encontraremos 
os remédios que nos curam por dentro. 

Há dois mil anos esses remédios estão à nossa disposição. Quando iremos decidir?”  2

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

2 LUCCA, José Carlos. A cura real. In.: “O Médico Jesus”, p.51, editora EBM, 1ª Edição 2009. 

 

3 



 

ÍNDICE 
 

APRESENTAÇÃO………………………………………………………………………………………….……..01 
PÚBLICO ALVO…………………………………………………………………………………………….…….02 
INTRODUÇÃO - Cura real………………………………………………………………………………………03 

 
ESTUDO DO PASSE E DO MAGNETISMO ...........................................................................................12 

 
PRIMEIRO MÓDULO ............................................................................................................................. 12 

 
AULA I – MAGNETISMO ........................................................................................................................ 12 

1. Síntese Histórica ................................................................................................................... 12 
1.1. Magnetismo Mineral ............................................................................................. 12 
1.2. Magnetismo Animal............................................................................................... 12 
1.3. Outros Estados de Consciência ........................................................................... 13 

 
AULA II - O PASSE ................................................................................................................................. 15 

1. O Estudo do Passe ................................................................................................................ 15 
 1.1. Porque devemos estudar o passe? ...................................................................... 15 

2. Em Torno do Passe ............................................................................................................... 16 
2.1. Conceito…............................................................................................................. 16 

3. Definições equivocadas.......................................................................................................... 17 
4. Mediunidade Curadora........................................................................................................... 18 
5. Benzeduras............................................................................................................................ 19 

 
AULA III – OBJETIVOS DO PASSE........................................................................................................ 20 

1. Introdução .............................................................................................................................. 20 
1.1. Objetivos do passe em relação ao assistido ......................................................... 20 
1.2. Objetivos do passe em relação ao passista........................................................... 21 
1.3. Objetivos do passe em relação ao centro espírita ................................................ 22 

 
AULA IV – O PORQUÊ DO PASSE........................................................................................................ 24 

1. O Médium Precisa? ............................................................................................................... 24 
1.1. Por que os espíritos se utilizam dos passistas? .................................................... 24 

2. Mecanismo Da Cura: Fé, Merecimento E Vontade.................................... ........................... 25 
2.1. Introdução ........................................................................................................... 25 
2.2. Fé ........................................................................................................................ 26 
2.3. Merecimento......................................................................................................... 26 
2.4. A vontade ............................................................................................................ 27 

 
SEGUNDO MÓDULO............................................................................................................................. 29 

 
AULA I – REQUISITOS PARA A PRÁTICA DO PASSE ........................................................................ 29 

1. Preparo dos Médiuns Passistas ............................................................................................ 29 
1.1. Condições físicas....................................................................................... 29 

a) Saúde ............................................................................................. 29 
b) Alimentação .................................................................................... 29 
c) Higiene e vestuário ......................................................................... 30 
d) Sexo................................................................................................. 30 

1.2. Condições mentais ................................................................................... 31 

 

4 



 

1.3. Condições morais ......................................................................................32 
1.4. Reforma íntima ......................................................................................... 33 

 
AULA II – RECOMENDAÇÕES AOS PASSISTAS ................................................................................. 35 

1. Introdução .............................................................................................................................. 35 
1.1. Evangelho no lar ........................................................................................... 35 
1.2. A prece .......................................................................................................... 35 
1.3. A corrente mediúnica .................................................................................... 36 
1.4. Compromisso e responsabilidade ................................................................. 37 

 
TERCEIRO MÓDULO ............................................................................................................................ 39 

 
AULA I – A ENERGIA CÓSMICA............................................................................................................ 39 

1. Introdução .............................................................................................................................. 39 
1.2. Matéria, Energia, Espírito ............................................................................... 39 

 
AULA II – NOÇÕES ELEMENTARES SOBRE OS FLUIDOS ................................................................ 42 

1. Estudo Dos Fluidos ............................................................................................................... 42 
2. Fluido Cósmico Universal ..................................................................................................... 43 

2.2. O princípio vital e fluido vital .......................................................................... 43 
 

AULA III – QUALIFICAÇÃO DOS FLUIDOS........................................................................................... 45 
1. Natureza e Propriedade dos Fluidos .................................................................................... 45 

1.1. Fluidos espirituais .......................................................................................... 45 
1.2. Como os fluidos se movimentam …............................................................... 45 
1.3. Os fluidos no magnetismo.............................................................................. 47 

 
QUARTO MÓDULO ................................................................................................................................ 48 

 
AULA I – ANATOMIA E CORPOS ESPIRITUAIS .................................................................................. 48 

1. Introdução .............................................................................................................................. 48 
2. Anatomia ……………….......................................................................................................... 48 

2.1. Pele …………….............................................................................................. 50 
2.2. Sistema Esquelético ...................................................................................... 50 
2.3. Sistema Muscular …....................................................................................... 51 
2.4. Sistema Auditivo …......................................................................................... 51 

2.4.1. Ouvido Externo .......................................................................... 51 
2.4.2 Ouvido Médio .............................................................................. 51 
2.4.3 Ouvido Interno ............................................................................. 51 
2.4.5. Sistema Auditivo Central ............................................................ 51 

2.5. O Olho ........................................................................................................... 52 
2.6. Sistema Endócrino ......................................................................................... 53 

2.6.1. Glândula Pineal ......................................................................... 53 
2.6.2. Hipotálamo ................................................................................ 54 

2.7. Sistema Circulatório ....................................................................................... 54 
2.7.1. O Coração ….............................................................................. 55 

2.8. Sistema Linfático ............................................................................................ 55 
2.8.1. O Timo ……................................................................................. 56 
2.8.2. O Baço ……................................................................................. 56 

2.9. Sistema Respiratório....................................................................................... 57 
2.10. Sistema Digestório ........................................................................................ 57 

 

5 



 

2.11. Sistema Urinário ............................................................................................ 58 
2.12. Sistema Reprodutor ....................................................................................... 58 

2.12.1. Próstata ..................................................................................... 59 
2.13. Sistema Nervoso ........................................................................................... 59 

2.13.1. Encéfalo ..................................................................................... 61 
2.13.2. O Cérebro ................................................................................... 61 
2.13.3. O Bulbo ….................................................................................... 62 
2.13.4. Áreas Sensoriais …...................................................................... 62 
2.13.5. O Cerebelo …............................................................................... 62 
2.13.6. Produção e Fluxo do Líquor …..................................................... 62 
2.13.7. Nervos Cranianos …..................................................................... 63 
2.13.8. Nervo Vago …............................................................................... 64 
2.13.9. Olfato e Gustação …..................................................................... 65 
2.13.10.Sistema Nervoso Simpático e Parassimpático........................... 65 
2.13.11. Medula Espinhal …..................................................................... 67 
2.13.12. Arco Reflexo Simples …............................................................. 68 

3. Corpos Na Encarnação ......................................................................................................... 68 
 

AULA II – O DUPLO ETÉREO ............................................................................................................... 69 
1. Definição ................................................................................................................................ 69 

1.1. Constituição.................................................................................................... 69 
1.2. Funções do duplo etérico .............................................................................. 70 

2. Aura Humana ........................................................................................................................ 72 
 

AULA III – ESPÍRITO E PERISPÍRITO .................................................................................................. 73 
1. Espírito .................................................................................................................................. 73 
2. Perispírito .............................................................................................................................. 73 

2.1. As denominações do envoltório material fluídico do Espírito ........................ 73 
2.2. Formação........................................................................................................ 74 
2.3. A diversidade de perispíritos .......................................................................... 74 
2.4. Segunda morte ou ovoidização ...................................................................... 75 

 
AULA IV – AS PROPRIEDADES DO PERISPÍRITO ............................................................................. 77 

1. Introdução .............................................................................................................................. 77 
1.1. Propriedades .................................................................................................. 77 

 
AULA V – DEFORMAÇÕES DO PERISPÍRITO .................................................................................... 80 

1. Fascinação ........................................................................................................................... 80 
2. Terapêutica E Profilaxia ....................................................................................................... 82 

 
AULA VI – FUNÇÕES DO PERISPÍRITO .............................................................................................. 84 

1. Funções ............................................................................................................................... 84 
2. Ação regenerativa do passe................................................................................................. 86 
3. Passe e medicina ................................................................................................................ 87 

 
AULA VII – O PENSAMENTO ................................................................................................................ 89 

1. O princípio inteligente .......................................................................................................... 89 
2. O Cérebro ............................................................................................................................ 89 
3. O Pensamento...................................................................................................................... 90 

3.1. Ideoplastias e criações fluídicas .................................................................... 91 
3.2. Ação do pensamento ..................................................................................... 92 

 

6 



 

3.3. Pensamento e forma pensamento ................................................................. 92 
3.4. Influências do pensamento ............................................................................ 95 
3.5. Pensamento e virtude .................................................................................... 96 

 
 
 

QUINTO MÓDULO ................................................................................................................................. 97 
 

AULA I – CENTROS DE FORÇA ........................................................................................................... 97 
1. Centros de Força ................................................................................................................... 97 
2. Centros de Força Principais .................................................................................................. 97 
3. Os plexos ............................................................................................................................... 98 
4. Funções dos Centros de Força ….......................................................................................... 99 
5. Circulação das energias ........................................................................................................ 99 

5.1. Nadhis .......................................................................................................... 100 
 

AULA II – CENTROS DE FORÇA E MEDIUNIDADE .......................................................................... 101 
1. Influenciação recíproca dos Centros de Força .................................................................... 101 

Coronário .......................................................................................................... 101 
Frontal .............................................................................................................. 102 
Laríngeo ........................................................................................................... 102 
Cardíaco ........................................................................................................... 103 
Gástrico ............................................................................................................ 103 
Esplênico .......................................................................................................... 104 
Genésico .......................................................................................................... 104 
Básico .............................................................................................................. 104 
Meng Mein ....................................................................................................... 105 

2. Centro de Força Umeral …………….................................................................................. 105 
3. Centros de Força Após a Morte ........................................................................................ 105 

 
AULA III – OS Centros de Força E SUAS RELAÇÕES COM O PROCESSO SAÚDE/DOENÇA I...... 106 

1. Introdução .......................................................................................................................... 106 
  2. Inibição e congestão dos Centros de Força no processo saúde e doença - Parte I ......... 107 

 
AULA IV – OS CENTROS DE FORÇA E SUAS RELAÇÕES COM O PROCESSO SAÚDE II………. 110 

1. Inibição e congestão dos Centros de Força no processo saúde e doença…………............ 110 
2. Considerações Finais ………………………..…………………............................................... 115 

 
AULA V – DESARMONIAS DOS CENTROS DE FORÇA .................................................................... 116 

1. Introdução ........................................................................................................................... 116 
a.​ Centro de Força Básico .............................................................................................. 116 
b.​ Centro de Força Genésico ......................................................................................... 117 
c.​ Centro de Força Meng Mein ....................................................................................... 117 
d.​ Centro de Força Esplênico ......................................................................................... 118 
e.​ Centro de Força Gástrico ........................................................................................... 118 
f.​ Centro de Força Cardíaco ......................................................................................... 119 
g.​ Centro de Força Laríngeo .......................................................................................... 119 
h.​ Centro de Força Frontal ............................................................................................. 119 
i.​ Centro de Força Coronário ........................................................................................ 120 

2. Tratamento Magnético por Atuação nos Centros de  Força ................................................ 120 
2.1. TDM - Tratamento de Depressão pelo Magnetismo  ................................... 120 

 

7 



 

3. Cola Psíquica …................................................................................................................... 121 
3.1. Todo Passista é Portador dessa Cola Psíquica?  ……................................. 123 

 
 
 
 

SEXTO MÓDULO ................................................................................................................................. 124 
 

AULA I – O TRABALHO DE PASSES .................................................................................................. 124 
1. Condições para Doação, Recepção e Ambiente Propício para o Passe ............................ 124   

1.1. Quem pode aplicar passes .......................................................................... 124 
1.2. Restrições na aplicação .............................................................................. 124 

2. Fadiga Fluídica .................................................................................................................... 125 
3. Por onde começar ............................................................................................................... 126 
4. O dar e o receber ................................................................................................................ 127 

a) O doador ......................................................................................................... 127 
b) O beneficiário .................................................................................................. 128 
c) Ambiente propício para o passe ..................................................................... 128 

 
AULA II – TIPOS DE PASSE ................................................................................................................ 130 

1. O passe à distância ............................................................................................................. 130 
2. O Autopasse ........................................................................................................................ 130 
3. Passe individual ................................................................................................................... 131 
4. Passe coletivo ..................................................................................................................... 131 
5. Manifestações de espíritos na sala de passes.................................................................... 132 

a) No assistido ................................................................................................... 132 
b) No passista .................................................................................................... 132 

 
AULA III – COMPLEMENTAÇÕES ....................................................................................................... 134 

1. Locais para aplicar o passe ................................................................................................. 134 
2. A ação do passe em situações e casos específicos ........................................................... 135 

a) A gestante como passista ............................................................................... 135 
b) A gestante como assistido .............................................................................. 135 
c) Passes em crianças......................................................................................... 136 
d) Passes em idosos ........................................................................................... 136 
e) Recebimento do passe por pessoas ausentes ............................................... 136 

 
SÉTIMO MÓDULO ............................................................................................................................... 137 

 
AULA I – ORIENTAÇÕES DIVERSAS I ............................................................................................... 137 

1. Situações incomuns............................................................................................................. 137 
1.1. Roupas e objetos especiais ......................................................................... 137 
1.2. Passes antes e depois.................................................................................. 137 
1.3. O toque físico no assistido........................................................................... 138 

 
AULA II – ORIENTAÇÕES DIVERSAS II ............................................................................................. 140 

1. Os comentários com o assistido ......................................................................................... 140 
2. Vinculação Passista/assistido ............................................................................................. 140 
3. Os encaminhamentos ......................................................................................................... 141 
4. Gesticulações e barulhos durante o passe ......................................................................... 141 
5. Duração e quantidade de passes ....................................................................................... 142 

 

8 



 

6. Pés descalços e mãos para cima ....................................................................................... 142 
 

OITAVO MÓDULO ................................................................................................................................ 144 
 

AULA I – A RESPEITO DAS TÉCNICAS DO PASSE .......................................................................... 144 
1. Considerações ................................................................................................................... 144 

1.1. Teria Allan Kardec instituído o passe na Casa Espírita?............................. 144 
 

AULA II – AS CURAS REALIZADAS POR JESUS .............................................................................. 147 
1. As técnicas de cura empregada por Jesus na Bíblia .......................................................... 147 

a) Técnica: saliva e lodo ....................................................................................... 147 
b) Técnica: expulsão ............................................................................................ 147 
c) Técnica: toque de Jesus .................................................................................. 147 
d) Técnica: toque da assistida .............................................................................. 147 
e) Técnica: irradiação mental ............................................................................... 148 
f) Técnica: pelo olhar ........................................................................................... 148 

2. Considerações ..................................................................................................................... 148 
3. Algumas técnicas de passes descritas por André Luiz ....................................................... 149 

a) Direcionamento do passe por inspiração espiritual........................................... 149 
b) Retirada dos maus fluidos ................................................................................ 149 
c) Narração de André Luiz sobre tratamento cardíaco ......................................... 149 

 
AULA III – TIPOS DE PASSE SEGUNDO A ORIGEM DO FLUIDO .................................................... 151 

1. Introdução ........................................................................................................................... 151 
2. Passistas espirituais ........................................................................................................... 151 
3. Passistas magnéticos ......................................................................................................... 151 
4. Passistas mistos ................................................................................................................. 152 
5. Existem técnicas específicas para o passe? ...................................................................... 152 
6. O que é passe de dispersão?.............................................................................................. 152 
7. O que é passe de energização? ......................................................................................... 153 
8. Como saber se somos passistas espirituais, magnéticos ou mistos? ................................ 153 

 
AULA IV – AS TÉCNICAS DO PASSE UTILIZADAS NAS REUNIÕES PÚBLICAS …………………... 154 

1. Introdução ........................................................................................................................... 154 
2. Técnicas para um passe padrão ensinada por Divaldo Pereira Franco ............................. 155 

a) Primeiro, o sentido das correntes energéticas ................................................ 155 
b) Segundo, a proteção do campo magnético..................................................... 155 

2.1. Terceiro, o ritmo .................................................................................................... 156 
2.2. Quarto, a sintonia ................................................................................................. 156 

a) 1ª fase: dispersão ........................................................................................... 156 
b) 2ª Fase: Repouso............................................................................................ 156 
c) 3ª fase: Doação............................................................................................... 156 

3. Considerações ..................................................................................................................... 157 
 

AULA V – FLUIDIFICAÇÃO DA ÁGUA ................................................................................................ 158 
1. A água magnetizada ............................................................................................................ 158 
2. A Técnica da fluidificação .................................................................................................... 159 
3. A temperatura da água ........................................................................................................ 159 
4. Diferença básica entre fluidificação espiritual e magnética ................................................. 160 
5. Objetivos geral e específico da fluidificação ........................................................................ 160 

a) Objetivo geral ................................................................................................. 160 
b) Objetivo específico ......................................................................................... 160 

 

9 



 

 
NONO MÓDULO .................................................................................................................................. 162 

 
AULA I – ALGUNS ASPECTOS DO PASSE MAGNÉTICO I ............................................................... 162 

1. Relação fluídica com o assistido.......................................................................................... 162 
1.1. Técnicas para um bom estabelecimento na relação fluídica ...................... 163 

2. Antipatia, simpatia e empatia fluídica ................................................................................ 163 
 

AULA II – ALGUNS ASPECTOS DO PASSE MAGNÉTICO II ............................................................. 164 
1. Usinagem fluídica ................................................................................................................ 164 
2. Congestão fluídica ............................................................................................................... 164 
3. Fadiga fluídica...................................................................................................................... 164 
4. Mas como saber qual o tipo de fluido estamos doando?..................................................... 165 

 
AULA III – ALGUNS ASPECTOS DO PASSE MAGNÉTICO III ........................................................... 167 

1. Diagnóstico ou Tato Magnético ........................................................................................... 167 
2. Psi-Sensibilidade ................................................................................................................. 169 

 
AULA IV – AS SENSAÇÕES NO PASSE ............................................................................................. 170 

1. Introdução ........................................................................................................................... 170 
a) As sensações do passe no assistido e seus efeitos ....................................... 170 
b) Sensações do passe no médium .................................................................... 171 

 
AULA V – AS REGRAS DO PASSE ..................................................................................................... 173 

1. As duas regras do passe .................................................................................................... 173 
2. Influência dos centros vitais no passe ................................................................................ 174 
3. Forma e alcance dos centros vitais .................................................................................... 175 

 
AULA VI – SENTIDO, VELOCIDADE E DISTÂNCIA DA APLICAÇÃO ............................................... 176 

1. Quanto ao sentido da aplicação do passe .......................................................................... 176 
2. Quanto a velocidade da aplicação do passe ...................................................................... 176 
3. Quanto a distância da aplicação ......................................................................................... 177 

 
DÉCIMO MÓDULO .............................................................................................................................. 180 

 
AULA I – AS TÉCNICAS DE PASSE I ................................................................................................. 180 

1. As funções dos dispersivos ................................................................................................. 180 
2. As técnicas do passe .......................................................................................................... 181 

2.1. A imposição de mãos .................................................................................. 181 
2.2. Os passes longitudinais ............................................................................... 182 
2.3. Os passes transversais ............................................................................... 184 
2.4. Os passes circulares ou rotatórios .............................................................. 185 

a) Pequenos circulares ou rotatórios ................................................... 186 
b) Grandes circulares ou aflorações psíquicas: ................................... 186 

 
AULA II – AS TÉCNICAS DE PASSE II ............................................................................................... 187 

1. Os passes perpendiculares ................................................................................................. 187 
2. Os sopros ou insuflações .................................................................................................... 187 

2.1. Considerações acerca do sopro ................................................................... 187 
2.2. Duas modalidades de sopro: frios e quentes. .............................................. 188 

a) Sopros Frios ..................................................................................... 188 
b) Sopros Quentes ............................................................................... 188 

 

10 



 

3. Passes de Limpeza ……...................................................................................................... 189 
4. Passes de Limpeza Dupla ................................................................................................... 189 
5. Passe Coletivo ..................................................................................................................... 190 

 
 

AULA III – CONJUGAÇÃO DE TÉCNICAS ......................................................................................... 191 
1. Recomendações preliminares ............................................................................................. 191 

1.1. Exemplos de técnicas conjugadas .............................................................. 191 
a) Em casos de contaminação fluídica ................................................ 191 
b) Em casos de imantação espiritual ................................................... 192 

2. Utilização do passe magnético nos tratamentos físico-espirituais ...................................... 192 
 

ANEXO I – O PASSE NA REUNIÃO MEDIÚNICA ............................................................................... 193 
1. Introdução ............................................................................................................................ 193 
2. Passes para Auxiliar o Médium ............................................................................................ 193 
3. Passe para Auxiliar o Espírito Manifestante ….................................................................... 194 

 
ANEXO II – TRATAMENTO DA DEPRESSÃO PELO MAGNETISMO ................................................ 196 

1. Juramento do Magnetizador ................................................................................................ 196 
2. Obsessão na depressão ...................................................................................................... 196 

 
ANEXO III – ROTEIRO UTILIZADO NOS TRATAMENTOS DE DEPRESSÃO POR MAGNETISMO . 197 

1. Técnicas e Padrões ............................................................................................................. 197 
 

ANEXO IV – NÍVEL 1 DO TRATAMENTO DE DEPRESSÃO PELO MAGNETISMO (TDM) …........... 198 
 

ANEXO V – NÍVEL 2 DO TRATAMENTO DE DEPRESSÃO PELO MAGNETISMO (TDM) …............ 202 
 

ANEXO VI – NÍVEL 3 DO TRATAMENTO DE DEPRESSÃO PELO MAGNETISMO (TDM) …........... 207 
 

GUIA PRÁTICO TDM - NÍVEL 1  ……………………………………………............................................ 212 
 

GUIA PRÁTICO TDM - NÍVEL 2  ……………………………………………............................................ 212 
 

GUIA PRÁTICO TDM - NÍVEL 3  ……………………………………………............................................ 213 
 

ANEXO VII - TATO MAGNÉTICO ……………………...……………………............................................ 214 
 

GUIA PRÁTICO DO TATO MAGNÉTICO ……………………...………………....................................... 216 
 

GUIA PRÁTICO DOS MOVIMENTOS DO PASSE ……………..…………............................................ 217 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

11 



 

ESTUDO DO PASSE E DO MAGNETISMO 
 

PRIMEIRO MÓDULO 
 

AULA I – MAGNETISMO 
 
1. SÍNTESE HISTÓRICA 
 

A professora Janice Jacques Weber no livro Manual do estudante magnetizador, afirma com 
muita propriedade que em pleno século XXI, milhares de pessoas se beneficiam diariamente do “passe 
e da energia magnética humana sem, no entanto conhecerem suas origens, seus princípios e a própria 
ciência por detrás do ato, tido, por muitos, como sobrenatural e de caráter religioso.” Diz ainda que “o 
Magnetismo não se resume ao passe; seu conhecimento é imprescindível para a correta compreensão 
de todos os fenômenos da alma humana.” 

 
1.1. Magnetismo Mineral 
 

Na área material, as primeiras notícias a respeito do magnetismo referem-se ao magnetismo 
mineral. Foi Tales de Mileto (624 a 584 a.C) quem primeiramente registrou a respeito do conhecimento 
que se tinha na época da existência de um mineral, o magnetita, (óxido de ferro) que continha a 
propriedade de atrair pequenas partículas de ferro. A palavra "magnetismo" originou-se daquela pedra 
que era abundante na região da Magnésia, na Tessália/Grécia. 

Nos tempos romanos, o magnetismo mineral era também conhecido, a ele se referindo 
Lucrécio Carus, na sua obra "De Rerum Natura". 

Por volta do ano 1050 de nossa Era, temos notícia do magnetismo na utilização de agulhas 
magnéticas, conforme menciona Shen Kua, um matemático e inventor chinês. A partir de 1100 d.C, 
escritores dão informações objetivas do emprego dessas agulhas na navegação (bússola). Até aqui, no 
entanto, as referências apenas dizem respeito ao conhecimento e uso do magnetismo mineral. 
 
1.2. Magnetismo Animal 
 

Embora Paracelso e Van Helmont tenham elaborado alguns conceitos, devemos realmente a 
Franz Anton Mesmer (1779 – 1815), formado em medicina pela Universidade de Viena, filósofo, 
estudioso profundo de física, química e fisiologia, teólogo, as bases objetivas do desenvolvimento do 
magnetismo animal. Alargando a teoria dos fluidos de Paracelso, que admitia que esses fluidos 
circulavam por toda parte, pelos astros e corpos celestes, bem como pelos seres vivos, nestes 
constituindo o magnetismo animal, de propriedades significativas, com efeitos marcantes na saúde 
humana.  

Desenvolveu a teoria dos princípios da Matéria e do Movimento, afirmando que o princípio vital 
faz parte do movimento do fluido universal. A doença seria a deficiência desse fluido, por perturbação 
no seu movimento, podendo ser recomposta a harmonia através da utilização do magnetismo animal.  

Teria, inclusive, capacidade de ativar os tecidos enfermos restaurando o equilíbrio orgânico. 
Esse fluido animalizado circula abundantemente ao longo das redes nervosas, exteriorizando-se por 
radiações de energia, sobretudo pelo olhar e através dos dedos das mãos. A vontade aumenta a 
irradiação dessa energia. Não é fenômeno exclusivo do ser humano, pois se encontra em todos os 
seres vivos. 

 A jiboia, por exemplo, imobiliza certos animais com que se alimenta, o mesmo fazem outras 
cobras que igualmente com o olhar paralisam algumas aves de pequeno porte.  

“Mesmer sonhava com mudanças para a medicina, humanizando o atendimento aos enfermos, 
pois a ciência há muito tempo mantinha práticas sem embasamento científico, prejudiciais à saúde 
como a sangria, o uso do ópio e até do pó de múmia; aspirava trocar essas bases falsas da arte de 

 

12 



 

curar por métodos modernos e científicos, como convinha a um defensor do movimento de reforma na 
prática médica iniciado pelo famoso médico holandês Boerhave, criador da clínica médica. 

Sua teoria baseava-se na existência de uma energia que dava vitalidade aos organismos. 
Denominou-a de “magnetismo animal”. Afirmava que através da energia vital o magnetizador transmitia 
a ação de sua vontade sobre o assistido, auxiliando-o na recuperação da saúde, eliminando o 
desequilíbrio, que é a causa da doença. Levando em prática sua teoria, curou várias pessoas, tanto em 
Viena como em Paris. Assim, a ciência do magnetismo animal ganhava um cunho de liberdade social, 
em um período histórico no qual inexistia mobilidade nas estruturas sociais, estratificadas em clero, 
nobreza e a plebe. 

Na França de 1776, fez discípulos entre os homens mais influentes. E o mesmerismo teve tal 
alcance que mesmo depois do século XIX, continuou a orientar atitudes e interesses populares.  

A crítica das academias de ciência da época não pouparam o Magnetismo e seu descobridor. 
Severamente atacado, processado e acusado de charlatanismo, Mesmer não esmoreceu, nem renegou 
sua descoberta. Nunca foi condenado e todas as perseguições lançadas ao seu trabalho resumiram-se 
à impossibilidade de provar materialmente a existência de uma energia vital curadora. Nenhuma de 
suas curas foi contestada, apenas o método sofreu sanções.” 

Vítima de vigorosa reação de alguns profissionais da medicina, sofreu a intervenção da 
Academia Médica que o acusou de charlatão. A teoria de Mesmer tomou o nome de Mesmerismo, 
despertando interesse de alguns pesquisadores, pelo que conseguiu muitos adeptos.  

“Nas décadas que antecederam o advento do Espiritismo, os discípulos de Mesmer curavam a 
população indistintamente. Proliferaram escolas de magnetizadores, destacando-se na França o 
Journal du Magnétisme, Annaes du Magnétisme, Sociedade Mesmeriana, União Magnética e 
Sociedade Filantrópica Magnética. Em diversos países da Europa fundaram-se hospitais 
especializados, os principais em Londres, Exter, Edimburgo, Dublin e Calcutá. 

A cura pelo magnetismo animal retomava a solidariedade entre as pessoas, devolvendo-lhes 
poder de cura e autocura proposto e usado por Jesus e pelos cristãos primitivos, conforme se conhece 
em inúmeros relatos dos Evangelhos, em especial, recomendamos o estudo de Allan Kardec contido 
em “A Gênese os Milagres e as Predições Segundo o Espiritismo”. 

Durante o período revolucionário na França e pode-se dizer em uma época pré-kardequiana 
muitos magnetizadores exploravam o mundo espiritual utilizando como instrumento os sonâmbulos.” 

 
1.3. Outros Estados de Consciência 
 

Em 1787, o Marquês de Puységur quando magnetizava um camponês, jovem de 18 anos, 
chamado Vitor Race, que se encontrava enfermo, surpreendeu-se ao vê-lo adormecer num tipo de 
sono profundo, em perfeito grau de sonambulismo, estado em que se apresentou dotado de notável 
clarividência, sendo capaz de identificar o órgão que se encontrava doente e sugerir, inclusive, a 
medicação recomendável para o seu próprio caso. 

 Nasce aí o período do sonambulismo, da sugestão mental, da visão à distância através de 
corpos opacos.A descoberta de outro estado de consciência impressionou muitos daqueles que se 
interessavam pelo psiquismo humano, surgindo novos horizontes no tratamento das doenças nervosas 
e mentais.  

A partir de então, temos o surgimento de magnetizadores de renome, como Deleuze, Bruno 
Barão du Potet, Charles Lafontaine, José Custódio de Farias, etc. Alguns médicos também se 
interessaram pelo assunto, entre eles o cirurgião inglês James Braid (1841) que, depois de se 
impressionar com os trabalhos de Lafontaine, realizou várias experiências em que obteve sono 
provocado, produzindo, inclusive, estados de catalepsia e letargia. 

Para esses fatos que ampliaram o magnetismo a outra dimensão, cunhou Braid os termos 
"hipnotismo" e "hipnose" (neologismos). Foi através desses nomes que o magnetismo passou a ser 
tolerado pela medicina oficial. Seguiu-se uma série de experiências notáveis. Cirurgias são realizadas 
utilizando-se o hipnotismo, como no caso do médico inglês James Esdaile, que operou na Índia 260 

 

13 



 

pessoas sem que sentissem dor. Em 1887, Charcot, faz várias conferências em Paris e funda a clínica 
de Salpêtriere, utilizando o hipnotismo no tratamento das histéricas.  

O método hipnótico abriu a cortina que ocultava importantes realidades profundas, como a de 
que muitas neuroses não eram produto das limitações ou deficiências dos tecidos orgânicos, isto é, 
causa física, mas tinham a sua origem na mente, conclusão a que chegou Charcot através de seus 
experimentos com a hipnose. Caracterizou-se daí o conceito de que muitos sintomas físicos podem ser 
meros reflexos da mente humana, sob a forma de somatização. E mais, definiu-se a teoria de outro 
estado de consciência, arquivadora das experiências vividas e não lembradas, de outra "memória" 
subterrânea, com grande efeito no campo das emoções, a que a psicologia dos fins do Século XlX e 
início do Século XX deu o nome de "Subconsciente". Contribuiu sobremaneira para o surgimento da 
teoria da "Catharsis" (Breuer) e da psicanálise, uma vez que Freud se interessou pelas experiências de 
Charcot, tornando-se seu discípulo, dele obtendo excelentes subsídios para a elaboração de sua 
revolucionária teoria que provocou súbita mutação nos conceitos da psicologia. Consolida-se, então, a 
vitória do magnetismo, plenamente utilizado nas clínicas, através da hipnose. 

Até aqui, vimos o conhecimento e emprego do magnetismo mineral e animal.  
“Em Paris, no século XIX, o Magnetismo também atraiu a atenção do pedagogo e homem 

dedicado ao estudo de diversas ciências, Professor Hippolyte Léon Denizard Rivail, mais tarde 
conhecido pelo pseudônimo de Allan Kardec. Segundo o Prof. Canuto Abreu, em sua célebre obra O 
Livro dos Espíritos e sua Tradição Histórica e Lendária, Rivail integrava o grupo de pesquisadores 
formado pelo barão du Potet (1796-1881), adepto de Mesmer, editor do Journal du Magnétisme e 
dirigente da Sociedade Mesmeriana. Dessa obra, depreende-se que o Prof. Rivail frequentou, até 1850, 
sessões sonambúlicas, nas quais buscava solução para os casos de enfermidades a ele confiados e 
que se considerava um modesto magnetizador.  

Os vínculos, do futuro Codificador da Doutrina Espírita, com o Magnetismo, ficam evidenciados 
em “Obras Póstumas”, relatando a sua iniciação no Espiritismo, quando em 1854 interessa-se pelas 
informações que lhe são transmitidas pelo magnetizador Fortier, sobre as mesas girantes.  

Mais tarde, ao escrever a edição de março de 1858 da Revista Espírita, Kardec destacaria: “O 
Magnetismo preparou o caminho do Espiritismo” (...). Dos fenômenos magnéticos, do sonambulismo e 
do êxtase às manifestações espíritas (...) sua conexão é tal que, por assim dizer, é impossível falar de 
um sem falar do outro”. E conclui, no seu artigo “Devíamos aos nossos leitores esta profissão de fé, 
que terminamos com uma justa homenagem aos homens de convicção que, enfrentando o ridículo, o 
sarcasmo e os dissabores, dedicaram-se corajosamente à defesa de uma causa tão humanitária. 

Em 1868, ao escrever “A Gênese”, abordou a “momentosa questão das curas através da ação 
fluídica”, destacando que todas as curas desse gênero são variedades do Magnetismo, diferindo 
apenas pela potência e rapidez da ação. O princípio é sempre o mesmo: é o fluido que desempenha o 
papel de agente terapêutico, e o efeito está subordinado à sua qualidade e circunstâncias especiais.  

Os passes têm percorrido um longo caminho desde as origens da humanidade, como prática 
terapêutica eficiente, e, modernamente, estão inseridos no universo das chamadas terapias 
complementares. Tem sido exitosa, em muitos casos, a sua aplicação no tratamento das perturbações 
mentais, patológicas e espirituais, nestas é imprescindível sua utilização nas atividades de 
desobsessão. Praticado, estudado, observado sob variáveis nomenclaturas, a exemplo de fluidoterapia, 
bioenergia, imposição das mãos, tratamento magnético, transfusão de energia-psi, o passe vem 
notabilizando a sua qualidade terapêutica”.  3

 
 
 
 
 
 

3  WEBER, Jacques Janice. Comentários à tradução. In: “Manual do Estudante Magnetizador”. 

 

14 



 

AULA II - O PASSE 
 
1. O ESTUDO DO PASSE 
 
1.1. Porque devemos estudar o passe? 
 
Antes de fazermos uma análise, vamos citar a opinião de alguns autores. 

●​ André Luiz referindo-se ao trabalho dos técnicos do passe diz: “Na execução da tarefa que lhes 
está subordinada (o passe), não basta a boa vontade, como acontece em outros setores de 
atuação. Precisam revelar determinadas qualidades de ordem superior e certos conhecimentos 
especializados”.   4

●​ Referindo-se aos técnicos espirituais do sopro esclarece: “Em qualquer tempo e situação, o 
esforço individual é imprescindível.... Nossos técnicos do assunto não se formaram de pronto. 
Exercitam-se longamente, adquiriram experiências a preço alto. Em tudo há uma ciência de 
começar”.   5

●​ “O estudo e a fixação do ensino espírita coloca-nos em condições de mais amplo discernimento 
da vida, dos homens e dos espíritos".  6

●​ Referindo-se ao serviço metódico de cura esclarece ainda André Luiz: “(...) em qualquer setor 
de trabalho a ausência de estudo significa estagnação. Esse ou aquele cooperador que 
desistam de aprender, incorporando novos conhecimentos, condenam-se fatalmente às 
atividades de subnível".  7

●​ “Sem estudo constante da Doutrina, não se faz Espiritismo, cria-se apenas uma rotina de 
trabalhos práticos que dão a ilusão de eficiência”. esclarece José Herculano Pires.  

●​ Podemos citar ainda, dentre muitas outras, a frase genérica do Espírito de Verdade: espíritas, 
amai-vos, eis o primeiro ensinamento; instruí-vos, eis o segundo.  
 
Jacob Melo, estudioso e pesquisador espírita, especialista neste assunto, citam algumas 

justificativas apresentadas por aqueles que se negam ao estudo da tarefa do passe: 
 
a) “Foi fulano que me ensinou assim”; Esta é a típica desculpa da pessoa que se sente 

sempre “indisposta” e que, portanto, “não tem tempo para estudar”. Será que só falta tempo mesmo 
para o estudo? E nosso propósito de servir ao próximo não merece de nós mesmo um pouco mais de 
esforço e dedicação? Será que gostaríamos de sermos atendidos, por exemplo, por um médico que 
nunca tem tempo para estudar? E será que a pessoa (ou obra, instituição, curso, etc.) que nos ensinou, 
ensinou “tudo” mesmo, e se ensinou, o fez correto? Como saber reconhecer sem estudar? O estudo 
pode fornecer a segurança devida e nos coloca racionalmente ante nossos compromissos para com os 
irmãos que buscam nossa ajuda. 

 
b) “Jesus só impunha as mãos e curava, portanto (...)". Aqui já não se trata de simples falta 

de estudo, mas, de desconhecimento até d’O Novo Testamento. Há várias situações envolvendo a ação 
fluídico-magnética do Cristo. Veremos que não era só por imposição de mãos que Ele agia. Fica, desde 
já, a recomendação de que façamos uma leitura daquele livro, para conhecermos mais proximamente a 
figura de Jesus e seus exemplos morais e práticos de como atuar nas curas. 

 
c) "Já faz tanto tempo que faço assim e dá bons resultados". De fato, nada nos impede de 

procedermos sempre de uma única maneira em nossas atividades e, ainda assim, nos sairmos bem; 
contudo, isto jamais quererá dizer que devemos limitar nosso aprendizado – no que quer que seja – a 

7 XAVIER, Francisco Cândido. Serviços de passes. In: “Nos Domínios da Mediunidade”, cap. 17, p. 195. 

6 PERALVA, Martins. Estudar sempre. In: “Mediunidade e evolução”, cap. 7. 
5 XAVIER. Francisco Cândido. Passes. In: “Os Mensageiros”, cap. 19, p. 105. 

4 XAVIER. Francisco Cândido. Passes. In: “Missionários da luz”, cap. 19, p. 321. 

 

15 



 

apenas um método, a uma só ação, pois, nada há no mundo que seja ou deva ser tão restritamente 
especializado. Além do estudo e da pesquisa, nos compete, igualmente, um pouco de empenho e 
criatividade (no bom sentido) a fim de favorecerem nosso progresso. Afinal, o que "hoje" é considerado 
como resultado positivo não descarta a grande possibilidade de, em se melhorando o método ou as 
técnicas, obtê-lo mais excelente ainda "amanhã". 

 
d) "Como a técnica é dos Espíritos, deixo que me utilizem e não atrapalho". Com toda 

franqueza, os que assim agem tomam uma postura, no mínimo, perigosa. Se nós evoluímos tanto nos 
Planos Espirituais quanto na Terra, por que não começarmos nosso aprendizado aqui, para aprimorá-lo 
quando lá estivermos? Por que não pensarmos, a despeito dos Espíritos serem os grandes detentores 
das técnicas, que nossos conhecimentos e estudos contribuirão eficazmente nos processos de 
atendimentos fluido-terápicos, pois, permitirão que o trabalho se realize de forma mais participativa? E 
afinal, queremos ser médiuns passistas de fato ou simples marionetes nas mãos dos Espíritos? E os 
Espíritos Superiores, por sua vez, estarão solicitando nossa participação como meros brinquedos 
liberadores de fluidos ou como companheiros efetivos nas atividades fraternas em favor das criaturas 
necessitadas? Meditemos; meditemos bem, pois, assim como não nos cabe "atrapalhar" os trabalhos 
dos Espíritos amigos, compete-nos o dever de darmos e fazermos o melhor de nós mesmos, sempre!  8

Diante das opiniões dos Espíritos a respeito da preparação dos trabalhadores do passe 
desencarnados, nós podemos deduzir que o mesmo seja necessário para os encarnados que se 
propõem a exercer a tarefa do passe. Os técnicos espirituais não se comprazem na falta de 
conhecimento e procuram por todas as formas aprender e se exercitar para a boa execução das tarefas 
a que se propõem. 

 
2. EM TORNO DO PASSE 
 
2.1. Conceito 
 

Esclarece Roque Jacinto no livro “passe e passista” em seu primeiro capítulo, que “na falta do 
termo passista, tão comum na atualidade espírita brasileira, Kardec os denominava magnetizadores, a 
fim de diferenciá-los dos médiuns de cura”. Na definição de mediunidade curadora dada por Kardec, 
este grafou o seguinte: “(...) é gênero de mediunidade que consiste, principalmente, no dom que 
possuem certas pessoas de curar pelo simples toque, pelo olhar, mesmo por um gesto, sem o concurso 
de qualquer medicação”. Para elucidar que há uma ação magnética de natureza humana e outra 
espiritual, que se associam na produção das curas, prossegue o Codificador: “Dir-se-á, sem dúvida, 
que isso mais não é do que magnetismo. Evidentemente, o fluido magnético desempenha aí importante 
papel; porém, quem examina cuidadosamente o fenômeno sem dificuldade reconhece que há mais 
alguma coisa (...). Todos os magnetizadores são mais ou menos aptos a curar desde que saibam 
conduzir-se convenientemente, ao passo que nos médiuns curadores a faculdade é espontânea e 
alguns até a possuem sem jamais terem ouvido falar de magnetismo”.  9

Depois do advento de O Livro dos médiuns, a Revue Spirite publicou entre 1861 e 1868, vários 
e importantes artigos, frutos de aprofundamento que o Codificador realizou sobre o tema, com o auxílio 
de várias comunicações mediúnicas recebidas, ficando como precioso legado à posteridade. 

Veja-se, por exemplo, o ensinamento oportuno do Espírito Mesmer (Revue Spirite de janeiro de 
1864), destacando a intervenção divina em socorro à mediunidade curadora: “(...) Esse socorro que 
(Deus) envia são os Bons Espíritos que vêm penetrar os médiuns de seu fluido benéfico, que é 
transmitida ao doente. Também é por isso que o magnetismo empregado pelos médiuns curadores é 
tão potente e produz essas curas qualificadas de miraculosas, e que são devidas simplesmente à 
natureza do fluido derramado sobre o médium”.  10

10 Médiuns curadores. “Revista espírita” Jan. 1864. 
9 KARDEC, Allan. Médiuns curadores. In: “O Livro dos Médiuns”, cap. 14, item 175. 
8 MELO, Jacob. À guisa de explicação. In: “O passe, seu estudo, suas técnicas, sua prática”, pp. 15 a 17. 

 

16 



 

“Hoje, os magnetizadores são chamados passistas”.  11

Em suas anotações, André Luiz afirma que “O passe é uma transfusão de energias, alterando o 
campo celular. (...) Na assistência magnética, os recursos espirituais se entrosam entre a emissão e a 
recepção, ajudando a criatura necessitada para que ela ajude a si mesma. (...) O passe, como 
reconhecemos, é importante contribuição para quem saiba recebê-lo, com o respeito e a confiança que 
o valorizam”.  12

Em artigo da revista espírita de 1858 consta a seguinte observação de Kardec que afirma: “O 
Magnetismo preparou o caminho do Espiritismo (...)”. E prossegue mais adiante: “Se tivermos que ficar 
fora da ciência do magnetismo, nosso quadro (espiritismo) ficará incompleto (...). A ele nos referimos, 
pois, senão acessoriamente, mas suficientemente para mostrar as relações íntimas das duas ciências 
que, na verdade, não passam de uma”.  13

 “Esta citação é por demais importante entre outras, dela podemos tirar uma conclusão óbvia: 
pela maneira como foi considerado o magnetismo, a Ciência Espírita não pode ficar sem o contributo 
daquela outra, sob o risco de termos o Espiritismo de forma incompleta. Entretanto, ressalta das 
palavras de Kardec que se trata de uma mesma ciência pelo fato de uma estar inserida na outra e não 
que sejam simetricamente iguais”.  14

 
3. DEFINIÇÕES EQUIVOCADAS 
 

Analisemos agora alguns equívocos em subitens, ou seja, na forma de perguntas e respostas 
para ficarem mais didáticos. 

 
a) Em relação ao passe propriamente dito, seriam ele e o magnetismo a mesma coisa? 
R – A resposta é negativa, pois, se para o magnetismo o passe é uma técnica de 

movimentação de mãos, para o passe (espírita) o magnetismo é uma fonte de técnicas de 
transferências fluídicas. Atentemos, todavia, para o que nos diz Allan Kardec: 

“O conhecimento dos processos magnéticos é útil em casos complicados, mas não 
indispensável”;  isto nos sinaliza, inclusive, que nem sempre o passe se recorre do magnetismo como 15

técnica.  
Esclarece Adilson Mota, editor do jornal “O Vórtice”, “Passe pode-se dizer, encerra um conjunto 

de técnicas utilizando a energia humana e/ou espiritual como instrumento curativo das enfermidades. O 
Codificador ao se referir ao assunto utilizou-se quase sempre do termo Magnetismo e o estudou na sua 
mais ampla acepção. Vamos encontrar, desta forma, cerca de 350 vezes a palavra “magnetismo” no 
conjunto das suas obras. O Magnetismo, tendo sido reduzido a simplesmente “passes” perdeu muito do 
seu conteúdo e do seu valor, transformando-se em prática de pequeno alcance, pois, desligado dos 
conceitos magnéticos se criou o bordão “não precisa estudar, basta boa vontade que os Espíritos 
fazem o resto”.  

Daí derivou-se para os passes públicos, passes extremamente rápidos, condições precárias 
das salas de passes, etc. 

O Magnetismo abrange, além das técnicas de passes, todos os fenômenos anímicos e suas 
interrelações com a cura. É uma verdadeira ciência da alma. Estes conhecimentos faziam parte da 
preparação dos magnetizadores e Kardec os conhecia mesmo antes do surgimento da Doutrina 
Espírita.  

Assim, Magnetismo é toda uma ciência com intensas relações com o Espiritismo como fez 
questão de ressaltar, o Codificador, em vários dos seus livros e na Revista Espírita. Entendido desta 
forma, automaticamente somos remetidos ao estudo teórico e prática, à observação, à experimentação 

15 Da Mediunidade curadora. “Revista Espírita”, set. 1865, p. 254. 
14 MELO, Jacob. Definições equivocadas. In: “O passe, seu estudo, suas técnicas”, cap. 1, pp. 29 a 34. 

13 Magnetismo e Espiritismo, "Revista Espírita”, mar. 1858, p. 94, nota de rodapé nr. (1). 
12 XAVIER, Francisco Cândido. Serviços de passes. In: “Nos Domínios da mediunidade”, cap. 17, pp. 199 a 200. 
11 ROQUE, Jacintho. Passe diferente. In: “Passe e passista”, cap. 1, p. 10. 

 

17 



 

e à pesquisa, contribuindo para a qualidade do trabalho de tratamento espírita e melhorando 
enormemente o seu alcance e eficiência . 16

 
b) É o magnetismo humano (animal), o mesmo dos ímãs ou do resultante das correntes 

elétricas? 
R - Não. No magnetismo humano se percebe e se constata a existência de um componente 

anímico que não participa das outras modalidades de magnetismo. 
 
c) Existe diferença entre passes e imposição de mãos? 
R - Em termos espíritas, passe tanto pode ser entendido como o conjunto de recursos de 

transferências fluídicas levadas a efeito com fins fluido-terápicos, como uma das maneiras pela qual se 
faz tais transferências. No primeiro caso, a imposição de mãos seria um dos recursos; no segundo, 
uma das maneiras. De forma literal, passe e imposição de mãos não são  mesma coisa; em termos de 
uso, contudo, tem-se a imposição de mãos como uma técnica de passe. Tanto que é comum se falar de 
um querendo-se dar a entender o outro. De outra forma, observemos a ponderação de nossa 
contemporânea Dalva Silva Souza, em excelente artigo publicado em “Reformador”: “A palavra (passe) 
é um deverbal de passar, verbo que, sem dúvida, transmite a ideia de MOVIMENTO” . Por outro lado, 17

“imposição de mãos” já deixa bem induzido que se trata de atitude estática, sem movimento, posto que, 
derivado do verbo impor, imposição, nesse sentido, quer dizer: ato de fixar, estabelecer.  18

 
d) Passistas e médiuns curadores são a mesma coisa? 

R – “Se bem possam, em determinadas situações, se confundirem, não são necessariamente a 
mesma coisa, pois o passista nem sempre é um médium curador no sentido maior do termo, enquanto 
que todo curador, posto que sempre usa alguma técnica de passe, é passista, ressalvando-se, contudo 
que aqui importa distinguir passista de passista Espírita.”  

Quando Allan Kardec definiu médiuns curadores, disse que esses são “Os que têm o poder de 
curar ou de aliviar o doente, pela só imposição das mãos, ou pela prece”.  19

“Essa faculdade não é essencialmente mediúnica: possuem-na todos os verdadeiros crentes, 
sejam médiuns ou não. As mais das vezes, é apenas uma exaltação do poder magnético, fortalecido, 
se necessário, pelo concurso de bons Espíritos”.  20

 
4. MEDIUNIDADE CURADORA 
 

Acerca desse assunto, nosso confrade, Divaldo Pereira Franco esclarece-nos o seguinte : “Ao 21

se referir à mediunidade curadora, Allan Kardec grafou  o seguinte conceito:”  22

“(...) Este gênero de mediunidade consiste, principalmente, no dom que possuem certas 
pessoas de curar pelo simples toque, pelo olhar, mesmo por um gesto, sem o concurso de qualquer 
medicação”. 

Para elucidar que há uma ação magnética de natureza humana e outra espiritual, que se 
associam na produção das curas, prossegue o Codificador: “Dir-se-á, sem dúvida, que isso não é mais 
do que magnetismo. Evidentemente, o fluido magnético desempenha aí importante papel; porém, quem 
examina cuidadosamente o fenômeno, sem dificuldade, reconhece que há mais alguma coisa (...). 
Todos os magnetizadores são mais ou menos aptos a curar desde que saibam conduzir-se 
convenientemente, ao passo que nos médiuns curadores a faculdade é espontânea e alguns até a 
possuem sem jamais terem ouvido falar de magnetismo”. 

22 KARDEC, Allan. Dos médiuns. In “O Livro dos Médiuns”, cap. XIV, item 175. 

21 Projeto Manoel P. de Miranda. Mediunidade curadora e cirurgias espirituais. In “Terapia pelos passes”, 46 a 53. 

20 KARDEC, Allan. Dos médiuns especiais. In “O Livro dos Médiuns”, cap. XVI, item. 189. 
19 MELO, Jacob. O passe – Definições. In “O passe, seu estudo, suas técnicas, sua prática”, cap. 1, p. 9. 
18 MELO, Jacob. O passe, seu estudo, suas técnicas, sua prática. Os objetivos do passe, cap. II, pp. 35 e 36 
17 SOUZA, Dalva Silva de. Considerações em torno do passe. In “Reformador”, jan. 1986, p. 16. 

16 MOTA, Adilson. Passe e magnetismo são a mesma coisa? In.: “Jornal O vórtice”, Ano 1, nº 12, maio de 2012. 

 

18 



 

​ “A intervenção de uma potência oculta, que é o que constitui a mediunidade, se faz manifesta 
em certas circunstâncias, sobretudo se considerarmos que a maioria das pessoas que podem com 
razão ser qualificada de médiuns curadores recorre à prece, que é uma verdadeira evocação”. Em 
ensinamento oportuno, o Espírito Mesmer (Revue Spirite, Janeiro de 1864) destaca a intervenção 
divina em socorro à mediunidade: “(...) Esse socorro que (Deus) envia são os Bons Espíritos que vêm 
penetrar os médiuns de seu fluido benéfico, que é transmitido ao doente. Também é por isso que o 
magnetismo empregado pelos médiuns curadores é tão potente e produz essas curas qualificadas de 
miraculosas, e que são devidas simplesmente à natureza do fluido derramado sobre o médium”. 
Grifamos. 

Em seguida à mensagem, a Redação da Revista comenta que sem estas condições – o 
concurso espiritual obtido a partir da prece e invocação, que por sua vez dependem da fé e da 
humildade – “o magnetizador, privado da assistência dos Bons Espíritos, fica reduzido às suas próprias 
forças, por vezes insuficientes, ao passo que com o concurso deles, elas podem ser centuplicadas em 
poder e em eficácia. Mas, não há licor, por mais puro que seja, que não se altere ao passar por um 
vaso impuro; assim como o fluido dos Espíritos Superiores, ao passar pelos encarnados. Daí, para os 
médiuns nos quais se revela essa preciosa faculdade, e que querem vê-la crescer e não se perder, a 
necessidade de trabalhar o seu melhoramento moral”. Grifamos. 

“O caráter, pois da mediunidade curadora, na sua legítima expressão, é o aumento da 
potencialidade magnética do doador encarnado – e Kardec afirma que o médium emite pouco do seu 
fluido para servir de condutor ao dos Bons Espíritos – associada à capacidade de atrair fluidos 
espirituais de alto teor curativo, canalizando-os para os enfermos. É uma transferência de elementos 
regenerativos em que o médium, não por um conhecimento técnico específico, mas por força de uma 
doação de amor, utilizando uma predisposição natural, faz-se mensageiro da saúde e da esperança, 
distribuindo misericórdias.” 

“Foi em razão desse conceito que o mestre lionês, referindo-se à natureza santa da 
mediunidade, assim se expressou nas páginas do Evangelho Segundo o Espiritismo:” “Se há um 
gênero de mediunidade que requeira essa condição de modo ainda mais absoluto é a mediunidade 
curadora”.  
 
5. BENZEDURAS 
 

Esta questão foi formulada a Emmanuel: As chamadas “benzeduras” conhecidas nos meios 
populares serão uma modalidade de passe? 

- “As chamadas “benzedura” tão comuns ao ambiente popular, sempre que empregadas com 
caridade, são expressões humildes do passe regenerador, vulgarizado nas instituições espiritistas de 
socorro e assistência. Jesus nos deu a primeira lição nesse sentido, impondo as mãos sobre os 
enfermos e sofredores; no que foi seguido pelos apóstolos do Cristianismo primitivo. Toda boa dádiva e 
dom perfeito vem do alto – dizia o apóstolo na profundeza de suas explanações. A prática do bem pode 
assumir as fórmulas mais diversas, sua essência, porém, é sempre a mesma diante do Senhor”.  23

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

23  XAVIER, Francisco Cândido. Ciências aplicadas. In “O Consolador”, cap. V, questão 100, p. 68. 

 

19 



 

AULA III – OBJETIVOS DO PASSE 
 
1. INTRODUÇÃO 
 

“Mesmo sendo o passe uma das circunstâncias mediúnicas mais comuns nas Instituições 
Espíritas, precisamos reconhecer, tanto pelo estudo quanto pela vivência, quais seus verdadeiros 
objetivos para, a pretexto de desconhecimento de causa, não virmos amanhã a desvirtuar-lhe os fins 
utilizando-nos de meios anti doutrinários ou ainda através dos meios mais corretos, desvalorizamos os 
fins, por impertinentes. Afinal, se fazer é necessário , saber fazer é um dever; é fazê-lo corretamente , 
no tempo, momento e lugar certo, é buscar o aprimoramento. Não sendo outro o motivo de nosso 
estágio aqui na Terra senão o de buscarmos, pelos meios ao nosso alcance. Entretanto, 
“Reconhecemo-nos numa posição que, pelo nível, ainda nos solicitará muito esforço, trabalho, vidas, 
renúncias, estudos e sacrifícios, até atingirmos o grande desiderato.”  

Divaldo Pereira Franco esclarece que “(...) No Universo tudo é atração. Em síntese, é a 
manifestação do amor universal sustentando a vida através de trocas incessantes.” “Quando duas 
mentes entram em sintonia, uma ativa e outra em estado de passividade formam-se entre ambas, 
correntes de força que lembram a ação eletromagnética, estabelecendo-se as condições para que o 
agente doador transmita ao beneficiário, via Centros de Força (CF), benefícios vibratórios de vária 
ordem, seja para dispersar energias congestionadas, sejam para doar-lhe um novo suprimento, a fim 
de sustentar o seu inventário em déficit.” “O ato de dispersar tanto pode significar uma movimentação 
de energias congestionadas (paradas, à semelhança de ingurgitamentos) como um processo de 
assepsia para extrair componentes adulterados e, portanto, prejudiciais à economia da vida.”. “É um 
tanto mais difícil desbloquear fluidos oriundos das grandes mazelas da alma, dos grandes conflitos que 
ficam entranhados nas camadas profundas do inconsciente. Todavia, mesmo aí o passe faz-se auxiliar 
vigoroso quando em associação com a terapia da palavra e do Evangelho, que são solventes 
poderosos a diluir, juntamente com o sofrimento, esses quesitos impeditivos à passagem da luz divina.” 

Poderíamos sintetizar o objetivo do passe na frase de André Luiz, quando afirma: “O passe não 
é unicamente transfusão de energias anímicas. É o equilibrante ideal da mente, apoio eficaz de todos 
os tratamentos (...)”. E mais adiante: “Se usamos o antibiótico por substância destinada a frustrar o 
desenvolvimento de microrganismos no campo físico, por que não adotar o passe por agente capaz de 
impedir as alucinações depressivas, no campo da alma? (...) Se atendemos à assepsia, no que se 
refere ao corpo, por que descurar dessa mesma assepsia no que tange ao espírito?”.   24

Por isso mesmo, os objetivos do passe ficam bem categorizados como elementos a serem 
alcançados em dois campos: materiais e espirituais, a se refletirem no assistido, no passista e na Casa 
Espírita. 

 
1.1. Objetivos do passe em relação ao assistido 
 

O passe espírita objetiva o reequilíbrio orgânico (físico), psíquico, perispiritual e espiritual do 
assistido. Chega-se fácil a esta conclusão pela observação de que: 

- Quando um assistido procura o passe, ele busca, com certeza, melhora para o seu 
comportamento orgânico, psíquico e/ou espiritual, o que já representa uma afirmativa desse objetivo; 

- Quando os médiuns sentem-se “doando energias” e, por vezes, se fatigam após as sessões 
de passes, deixam claros indícios de que houve “transferências fluídicas” em benefício do assistido; 

- Na comprovação das melhoras ou curas dos assistidos, novamente se confirma a tese; 
- No estudo dos mais variados tratados e obras sobre o assunto, não há quem discorde desse 

objetivo.  
Não se deve, porém, confundir o objetivo do passe com o seu alcance. Erroneamente, é 

comum se deduzir do fato de alguém não ter sido curado num determinado tratamento fluidoterápico, 
este deixa de ter sua objetividade definida. Tal raciocínio equivaleria a se condenar a Medicina, 

24  XAVIER, Francisco Cândido, VIEIRA, Waldo. O passe. In: “Opinião espírita”, cap. 55, pp. 180 e 181. 

 

20 



 

tomando como base os casos que não tiveram solução possível, ou se acusar um médico pelo fato de 
um assistido não responder a certos medicamentos. O passe, como os medicamentos, têm seus 
objetivos bem definidos, mesmo que não sejam alcançados satisfatoriamente. Isso, entretanto, não os 
descaracteriza. Os motivos são vários e de várias ordens, mas devemos sempre que oportuno, 
esclarecer o assistido de que não basta tomar o passe para resolver seus problemas. Só o passe não 
resolve. 

André Luiz enfatiza a necessidade da confiança por parte do assistido afirmando "Renovemos 
o pensamento e tudo se modificará conosco. Na assistência magnética, os recursos espirituais se 
entrosam entre a emissão e a recepção, ajudando a criatura necessitada para que ela ajude a si 
mesma. A mente reanimada reergue as vidas microscópicas que a servem, no templo do corpo, 
edificando valiosas reconstruções. O passe, como reconhecemos, é importante contribuição para quem 
saiba recebê-lo, com o respeito e a confiança que o valorizam".   25

Para reforçar que os objetivos alcançam as áreas das influências Espirituais, eis a palavra de 
Kardec: “Às vezes, o que falta ao obsidiado é força fluídica suficiente; nesse caso, a ação magnética de 
um bom magnetizador lhe pode ser de grande proveito”.   26

Conclui então Jacob Melo em o Passe: “Fica definido, desta forma, que o primeiro objetivo do 
passe é para a pessoa ou para o Espírito que carece e procura esse notável “agente de cura”, o 
socorro que lhe​proporciona o reequilíbrio orgânico, psíquico, perispiritual e espiritual”.   27

 
1.2. Objetivos do passe em relação ao passista 
 

Numa importante mensagem do Abade Príncipe de Hohenlohe (Espírito), intitulada “Conselho a 
Mediunidade Curadora”, encontramos farto material para a definição do passe: “Em geral os que 
buscam a faculdade curadora têm como único desejo o restabelecimento da saúde material, de obter a 
liberdade de ação de tal órgão, impedido nas suas primícias, e de maneira inteiramente rudimentar, lhe 
conferir este único papel (...). Não: a faculdade curadora tem missão mais nobre e mais extensa! (...) 
Se pode dar aos corpos o vigor da saúde, também deve dar às almas toda pureza de que são 
susceptíveis, e é somente neste caso que poderá ser chamada curativa, no sentido absoluto da 
palavra. 

“(...) O aparente efeito material, o sofrimento, tem, quase sempre, uma causa mórbida e 
material, residindo no estado moral do espírito. Se, pois, o médium curador ataca ao corpo, só ataca ao 
efeito; e a causa primeira do mal continua, o efeito pode reproduzir-se, quer sobre a forma primordial, 
quer sobre qualquer outra aparência.”  

“(...) É necessário que o remédio espiritual ataque o mal em sua base, como fluido material o 
destrói em seus efeitos; numa palavra, é preciso tratar, ao mesmo tempo, o corpo e a alma”.   28

Mediante tal ponderação, percebemos que o objetivo do passe em relação ao passista tem 
estreita afinidade com os definidos aos assistidos. Porém, podemos (e devemos) entender o serviço do 
passe como uma tarefa muito mais ampla que limitada a uma simples cura material. Se os assistidos, 
inadvertidamente, buscam tão só a cura de suas mazelas orgânicas ou a solução de seus mal-estares, 
compreendamos e auxiliemo-los. Afinal, muitos deles, e por que não dizer a maioria, quase sempre 
chegam ao tratamento fluidoterápico buscando “essas coisas” já em última instância, visto que, alegam, 
“fulano quem me recomendou” (e dizem isto fazendo feições de desdém). Entretanto, nós, os médiuns 
espíritas, jamais deveremos entender nossa ação como sendo uma mera aventura no campo da 
matéria e dos fluidos, buscando soluções fantásticas e miraculosas, pois, parafraseando Allan Kardec, 
é preciso aplicar e usar o passe como quem lida com uma “coisa santa”, tratando-o e recebendo-o de 
“maneira religiosa, sagrada”, a fim de seus reais objetivos, de cura material e, sobretudo, 
psico-espiritual, sejam atingidos em sua plenitude. “(...) Como médiuns passistas devemos ser 

28  KARDEC. Allan. In “Revista Espírita”, out. 1867, I parte. 
27  MELO, Jacob. Os objetivos do passe. In “O passe, seu estudo, suas técnicas, sua prática”, cap. II, pp. 36 a 38 
26  KARDEC, Allan. Da obsessão. In “O Livro dos Médiuns”, cap. 23, item 251. 
25  XAVIER, Francisco Cândido. Serviços de passe. In. “Nos domínios da mediunidade, cap. 17. 

 

21 



 

conscientes de que temos uma oportunidade sagrada de praticar a caridade sem mesclas, desde que 
imbuídos do verdadeiro espírito cristão, sem falar da bênção de podermos estar em companhia de bons 
espíritos que, com carinho, diligência, amor, compreensão e humildade se utilizam de nossas ainda 
limitadas potencialidades energéticas, em benefício do próximo e de nós mesmos. “(...) Pelo fato de ser 
simples, não se deve doar o passe a esmo, nem, tampouco, a fim de “dar aparências graves” aos 
mesmos, alimentar ideias errôneas que induzam ao misticismo ou que venham a criar mistérios ao seu 
respeito. Por isso mesmo nos convida André Luiz: “Espíritas e médiuns espíritas, cultivemos o passe, 
no veículo da oração, com o respeito que se deve a um dos mais legítimos complementos da 
terapêutica usual” , induzindo-nos, assim, a responsabilidade que devemos ter como médiuns 29

passistas espíritas”. 
 

1.3. Objetivos do passe em relação ao centro espírita 
 

Na continuidade dos objetivos do passe, esclarece Divaldo Pereira Franco: “Para o objetivo 
maior da Casa Espírita, a implantação da atividade de passes representa a oportunidade de concretizar 
o ensino evangélico do "amai-vos uns aos outros" e aquela outra recomendação quanto à tarefa básica 
dos cristãos: "curai...", "ressuscitai...", "purificai...", conforme apontamentos de Mateus, no seu 
Evangelho, capítulo 10, versículo 8. É por esse compromisso que os "Espíritos do Senhor" serão 
atraídos aos Centros Espíritas para, juntamente com os homens, levarem adiante o plano de libertação 
da Terra das sombras do mal, pela ação da caridade”.  30

Não queremos, todavia, inferir que o serviço do passe seja a atividade mais importante da 
Casa Espírita. Mas sua simplicidade aliada ao seu reconfortante alcance, principalmente quando 
utilizado de forma concomitante a doutrinação e a elucidação evangélico-doutrinária, é de tamanha 
envergadura que não se deveria deixar jamais de praticá-lo nas Instituições Espíritas. Porém através 
do exercício de doação que o passe exige dos tarefeiros, e dá alívio energético e espiritual que ele 
traz o passe na casa espírita acaba por sendo , mais um mecanismo de trabalho, serviço e amparo, 
despertando assim, o interesse de ambos no aprimoramento pessoal através do amor e na 
misericórdia do Cristo. Afinal, no Mundo Espiritual os Mentores que orientam essas mesmas 
instituições formam equipes especializadas para atendimento aos encarnados. 

Senão ouçamos André Luiz: “Em todas as reuniões do grupo (...) vários são os serviços que se 
desdobram sob a responsabilidade dos companheiros desencarnados. (...) Um desses serviços era o 
de passes magnéticos, ministrados aos frequentadores da casa. (...) Todas as pessoas, vindas ao 
recinto, recebiam-lhes o toque salutar e, depois de atenderem aos encarnados, ministravam socorro 
eficiente às entidades infelizes do nosso plano (...)”.  31

No mesmo tom, anotemos o registro que Manoel Philomeno fez das palavras do Dr. Lustoza 
(Espírito): “- Como existem Prontos-Socorros para os males físicos e assistência imediata para os 
alienados mentais em crise, já é tempo que a caridade cristã, nas Instituições Espíritas, crie serviços de 
urgência fluido-terápica e de consolação para quantos se debatem nos sofrimentos do mundo, e não 
têm forças para esperar datas distantes ou dias exclusivos para o atendimento. Espíritas esclarecidos, 
imbuídos do sentimento de caridade, poderiam unir-se neste mister, reservando algum tempo 
disponível e revezando-se num serviço de atendimento caridosamente programado, a fim de mais 
amplamente auxiliar-se o próximo, diminuindo a margem de aflições no mundo”.  Meditemos sobre 32

isso! 
“Chamamos a atenção para o fato de que a Espiritualidade, antes mesmo do início das 

atividades “materiais” da Casa, já está presente e atuante, pelo que nosso respeito e reto 
comportamento devem ser uma constante, notadamente nos recintos da Instituição.” "Cabe ao Centro 
Espírita não apenas utilizar-se de seus médiuns para os serviços do passe, mas igualmente renovar os 

32 FRANCO, Divaldo Pereira. Socorros espirituais relevantes. In “Painéis da Obsessão”, cap. 26, p. 215. 
31 XAVIER, Francisco Cândido. Passes. In “Missionários da Luz”, cap. 19, p. 320. 
30 PROJETO, Manoel P. de Miranda. Objetivos, mecanismos de ação e resultados. In: “Terapia pelos passes, cap. 5, p. 62. 
29 XAVIER, Francisco Cândido, VIEIRA, Waldo. O Passe. In “Opinião Espírita”, cap. 55, p. 131. 

 

22 



 

conhecimentos dos mesmos através de estudos, simpósios e treinamentos, buscando formar equipes 
conscientes e responsáveis e se eximindo da limitação tão perniciosa de se ter apenas um médium dito 
"especial", ou, o que não é menos grave, contar com pessoas portadoras apenas de boa vontade ao 
serviço, mas sem nenhum interesse em estudar, aprender ou reciclar conhecimentos, limitadas, quase 
sempre, às práticas do "já faz tanto tempo que ajo assim" ou "meu guia é quem me guia e ele não falha 
nunca". "Afinal, já sabemos que tempo de prática, considerado isoladamente, não confere 
respeitabilidade ao passe, assim como a tarefa, no campo da individualidade, é do médium e não de 
guias que o isente de participação e responsabilidade.” 

"Conscientizemos nossos passistas de suas imensas e intransferíveis responsabilidades, pois 
se em todas as atividades de nossas vidas somos nós, direta e insubstituivelmente, responsáveis por 
nossos atos, que se há de pensar daquela vinculada a tão nobilitante tarefa!".  33

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

33 MELO, Jacob. Os objetivos do passe. In: “O passe, seu estudo, suas técnicas, sua prática”, cap. II, pp. 40 a 43. 

 

23 



 

AULA IV – O PORQUÊ DO PASSE 
 

Segundo Jacob Melo, o passe é essencial pelo muito que nos pode oferecer tanto em bênçãos 
quanto em oportunidades de serviço, o que também é uma bênção. Mas é comum, na prática, 
deturpar-se um pouco esta conclusão; enquanto alguns julgam serem imunes à necessidade dele para 
si mesmos, outros caem no “vício” de tomá-lo tantas vezes sejam possíveis e não apenas quantas 
necessárias. 

 
1. O MÉDIUM PRECISA? 
 

Sem dúvida que sim, pois sendo o espírita um ser humano normal, sujeito a todas as 
necessidades e vicissitudes da vida, está, por isso mesmo, exposto aos mesmos problemas e males 
que toda humanidade (...).” Noutro aspecto da questão, recordamos advertindo que “Os sãos não 
precisam de médico, e, sim, os doentes”.   34

Como espíritas, sob o ângulo do conhecimento e da consolação, não somos os doentes, mas, 
pelas vias orgânicas e cármicas, muitas vezes somos dos mais necessitados. Daí nossa necessidade 
da profilaxia do passe. Mesmo porque se, como espíritas, não fizermos uso da fluidoterapia, como 
poderemos apresentá-la aos não espíritas como uma bênção divina à disposição de todos os homens? 
Se não lhes aceitamos as evidências, como ensiná-las e distribuí-las ao próximo? 

Não se deve, contudo, daí inferir a generalização do “passe pelo passe”, sem medir a real 
necessidade. Recordemos o Espírito Emmanuel quando, dando-nos orientação sobre o uso deste 
recurso divino à disposição dos homens, recomendou “Não abusar daqueles que te auxiliam. Não 
tomes o lugar do verdadeiro necessitado, tão-só porque os teus caprichos e melindres pessoais 
estejam feridos”.   35

“(...) Não entendamos, contudo, deva os passistas buscar receber passes após o terem 
aplicado, no sentido de se “reabastecerem”. “Tal prática apenas indica o pouco entendimento que têm 
as pessoas com relação ao que fazem. Quando aplicamos passes, antes de atirarmos as energias 
sobre o assistido (...), ficamos envolvidos por essas energias, por essas vibrações, que nos chegam 
dos Amigos Espirituais envolvidos nessa atividade, o que indica que, antes de atendermos aos outros, 
somos nós, a princípio, beneficiados e auxiliados para que possamos auxiliar, por nossa vez”.  36

 
1.1. Por que os espíritos se utilizam dos passistas? 
 

Kardec, sempre atento, nos dá uma indicação muito interessante: “Os Espíritos vêm ajudar o 
desenvolvimento da ciência humana, e não suprimi-la.”   Aí patenteia-se a Sabedoria dos Espíritos 37

que contam com nossa participação no intuito de nos ajudar a percorrermos os longos caminhos da 
evolução. 

De acordo com o Livro dos Espíritos questões 64 a 67/93 e 94, o princípio vital é um dos 
elementos originados do fluido cósmico universal, indispensável à animalização da matéria (orgânica), 
ou seja, “a matéria não pode viver sem esse agente”. Por sua vez, o Espírito é envolvido por uma 
substância chamada perispírito que àquele retira do “fluido universal de cada globo (...).” Fazendo uma 
analogia entre corpo físico e perispírito, constatamos que ambos são formados pelo Fluido Cósmico 
Universal (que veremos adiante). 

Desse modo fica evidenciado que o princípio vital (fluido modificado) que “dá vida” energética 
ao corpo físico é o mesmo fluido vital que dá vida energética ao perispírito que é considerado também 
matéria (sutil). Podemos então concluir que somente os Espíritos encarnados são dotados desse fluido 
vital.  

37 KARDEC, Allan. Cura de uma fratura pela magnetização espiritual. In “Revista Espírita”. Set. 1865. 
36 FRANCO, Divaldo Pereira e TEIXEIRA, J. Raul. Passes. In “Diretrizes de Segurança”, cap. 7, questão 80, p. 70. 
35 XAVIER, Francisco Cândido. O passe. In “Segue-me”, p. 134. 
34 MATEUS, IX, v. 12. 

 

24 



 

É assim que nos trabalhos de passe em que se verifica a comunhão entre as duas esferas de 
vida, os benfeitores espirituais necessitam da participação dos médiuns junto a Espíritos encarnados e 
desencarnados para os trabalhos socorristas, em razão da diferença de qualidade nos fluidos 
(magnéticos).   

 
2. MECANISMO DA CURA: FÉ, MERECIMENTO E VONTADE 
 
2.1. Introdução 
 

“A condição para ser médium curador está relacionada a dois aspectos importantes: as 
qualidades morais e a passividade. A primeira, para não comprometer a qualidade fluídica emanada 
dos Bons Espíritos – um vaso impuro contamina a substância que por ele passa – e a segunda, para 
não reter ou diminuir força e vazão dessas energias que eles precisam transmitir através do médium 
para os carentes.” 

“O mecanismo aqui não é diferente dos outros tipos de mediunidade quando são exigidos  
moralidade, para sintonizar com os Benfeitores Espirituais, e controle do automatismo ou educação 
mediúnica, para que as expressões do médium não desfigurem as comunicações transmitidas. Na 
mediunidade curadora, todavia, a sintonia e a passividade se evidenciam claramente através dos fatos 
concretos, incontroversos, que são as próprias curas, quando efetivamente acontecem.”  

“Outro aspecto importante a entender-se sobre esse gênero de mediunidade é o seu 
mecanismo de funcionamento: enquanto na psicofonia ou na psicografia o Espírito comunicante se 
acopla ao organismo mediúnico – perispírito a perispírito – assumindo certos comandos da 
comunicação, no exercício da cura o Espírito Benfeitor “derrama” seus fluidos sobre o médium, ou seja, 
irradia, projeta suas energias nos campos psicossomático do médium que a seu turno as passará para 
o beneficiário.”  

“Outra forma de ser da mediunidade curadora é o circuito inverso em relação ao anteriormente 
apresentado, ou seja, ao invés de o médium absorver as energias do Espírito Benfeitor para 
transmiti-las ao doente, o Benfeitor Espiritual é que coleta as energias do médium – principalmente 
emissões de ectoplasma – para agir diretamente no perispírito da pessoa que quer beneficiar.” 

“Trata-se de uma automática em que o médium encarnado funciona como fonte supridora de 
energias para os Bons Espíritos operarem diretamente.”  

“Há outro tipo de trabalho de cura que merece algumas considerações: o realizado por médium 
incorporado para o exercício do receituário ou das cirurgias, algumas destas últimas feitas ao nível do 
perispírito e outras atingindo as estruturas do corpo físico, na intimidade dos tecidos e células.”  

“Esses não deveriam ser classificados como médiuns curadores, embora agindo na área da 
saúde. Seria mais adequado chamá-lo de médiuns receitistas ou médiuns cirurgiões porque, em 
verdade, são médiuns de transe que emprestam as áreas motoras de sua instrumentalidade 
medianímica para o exercício da psicografia receitista ou da cirurgia, com ou sem o fornecimento do 
ectoplasma. Esta nossa opinião se baseia em conceito do Codificador, conforme o expressa na Revue 
Spirite de setembro de 1865, ao afirmar: “Os médiuns que recebem indicações de remédios, da parte 
dos Espíritos, não são o que se chama médiuns curadores, pois eles próprios são o que se chama 
médiuns escreventes que têm uma aptidão mais especial que os outros, para esse gênero de 
comunicações (...)”. 

“O raciocínio é semelhante com relação aos que fazem cirurgias mediunizados (não abordados 
por Kardec por não existirem na sua época).” Conclui o Codificador no mesmo artigo: “(...) A 
mediunidade curadora é exercida pela ação direta do médium sobre o doente, com o auxílio de uma 
espécie de magnetização de fato, ou pelo pensamento”. Finalizando, citaremos duas afirmativas de 
autoria do mestre lionês merecedoras de profundas reflexões a respeito da mediunidade curadora: 
(RE-Set/1865). “A experiência prova que, na acepção restrita da palavra, entre os melhores dotados 
não há médiuns curadores universais. Este terá restituído a saúde a um doente e nada fará sobre 

 

25 



 

outro; aquele terá curado um mal numa pessoa e não curará o mesmo mal uma outra vez, no mesmo 
doente ou em outro; aquele outro terá a faculdade hoje e não a terá amanhã (...). 

Se a mediunidade curadora pura é privilégio das almas, a possibilidade de suavizar certos 
sofrimentos, mesmo os de curar, ainda que não instantaneamente (...) a todos é dada (...)”.   38

 
2.2. Fé 
 

“O poder da fé se demonstra, de modo direto e especial, na ação magnética; por seu 
intermédio, o homem atua sobre o fluido, agente universal, modifica-lhe as qualidades e lhe dá uma 
impulsão por assim dizer irresistível. Daí decorre que aquele que, a um grande poder fluídico normal, 
junta ardente fé, pode, só pela força da vontade dirigida para o bem, operar esses singulares 
fenômenos de cura e outros, tidos antigamente por prodígios, mas que não passam de efeito de uma lei 
natural. Tal o motivo por que Jesus disse a seus apóstolos: “Se não o curastes, foi porque não tendes 
fé”.   39

Desnecessário, portanto, dizer que a ausência da fé, por parte do passista, é a anulação 
prática de seu “poder” e, no assistido, é a falta do catalisador fundamental da cura. Não podemos dizer 
que ter fé seja fácil ou difícil, mas, sem dúvida, é adquirível, conforme esclarece Kardec: “Entende-se 
como fé a confiança que se tem na realização de uma coisa, a certeza de atingir determinado fim. Ela é 
uma espécie de lucidez (...)”. Entretanto, “Cumpre não confundir a fé com a presunção. A verdadeira fé 
se conjuga à humildade” , ao que reforça as palavras de Chico Xavier, ensinando-nos como 40

consegui-la: “A conquista da fé, a nosso ver, se faz menos penosa, quando resolvemos ser fieis, por 
nós mesmos, às disciplinas decorrentes dos compromissos que assumimos”  - . 41 42

 
2.3. Merecimento 
 

“Para se entender o merecimento em maior profundidade faz-se necessário recorrer-se à teoria 
reencarnacionista. (...) A questão do merecimento está diretamente vinculada aos débitos do passado, 
tanto desta quanto de outras vidas, como aos esforços que vimos empreendendo para nos 
melhorarmos física, psíquica, moral e espiritualmente”. 

“Se na vida anterior sujeitamos nosso corpo a pesados e indevidos desgastes, não só o 
teremos comprometido como igualmente nosso perispírito terá assimilado as consequências de tais 
mazelas. Em decorrência, nosso órgão perispiritual transferirá ao novo corpo as deficiências 
localizadas, as quais, dependendo da extensão e gravidade dos delitos, se demorarão a normalizar, 
ensejando-nos o aprendizado da valorização das reais finalidades orgânicas.”  

“Por outro lado, se temos problemas pulmonares devido ao fumo e queremos nos tratar, mas 
não abandonamos o cigarro, por mais ingentes sejam os esforços fluídicos empregados para a cura, 
tudo redundará em falhas ou ineficiência. Num outro exemplo, se queremos tratar algum problema, 
sobretudo se psíquico ou perispiritual (cármico), e não nos esforçamos por melhorar nosso mundo 
mental, nosso padrão vibratório, nosso campo psíquico, dificilmente conseguiremos atingir nosso 
desiderato. Situações tais, vulgarmente chamadas de “ausência de merecimento”, são fatores a se 
considerar no tratamento fluidoterápico.”  

“Como a situação da falta de merecimento está vinculada diretamente à nossa inferioridade, 
poucos são os que aceitam tal explicação com tranquilidade, pois, mesmo sendo quem somos 
(médiuns), acreditamo-nos melhores do que na realidade o somos e, por isso mesmo, queremos 
“driblar” a Espiritualidade fazendo rápidas e curtas boas ações, com isso imaginando adquirir a “senha” 

42 MELO, Jacob. Quem é quem no passe. In “O passe, seu estudo, suas técnicas, sua prática”, cap. V, pp. 105 a 107. 

41 XAVIER, Francisco Cândido e ARANTES, Hércio Marcos C. Questões de atualidade, cap. 3, pergunta 28, p.30. 

40 KARDEC, Allan. “A fé transporta montanhas”. In “O Evangelho Segundo o Espiritismo”, cap. 19, itens 3 e 4. 

39 KARDEC, Allan. A fé transporta montanhas” in: “O Evangelho segundo o Espiritismo”, cap 19, item 5. 

38 PROJETO Manoel Philomeno de Miranda. A mediunidade curadora e cirurgias espirituais, cap. 4, pp. 52 a 59. 

 

26 



 

do merecimento. (...)” Não esqueçamos que: “O merecimento está estabelecido em leis de justiça e 
amor, vinculado tanto ao presente quanto ao passado espiritual de cada um.”  

“Como reforço, observemos uma das muitas citações extraídas das obras de André Luiz onde 
vemos a importância do merecimento nos tratamentos: “Em todo lugar onde haja merecimento nos que 
sofrem e boa vontade nos que auxiliam, podemos ministrar o benefício espiritual com relativa 
eficiência”.  43

“(...) Num outro aspecto do merecimento, o médium Chico Xavier lembra, quando consultado 
sobre a possibilidade de alguém receber uma cura mesmo sem fé, que “(...) os Espíritos aconselham 
um Espírito de aceitação. Primeiramente, em qualquer caso da doença que possa ocorrer em nós, em 
nosso mundo orgânico, o espírito de aceitação torna mais fácil para o médico deste mundo ou para os 
benfeitores espirituais do outro atuar em nosso favor.”  

“Agora, a nossa aflição ou a nossa inquietação apenas perturbam os médicos neste mundo ou 
no outro, dificultando a cura. (...) Muitas vezes temos conosco determinados tipos de moléstias, que 
nós mesmos pedimos, antes da nossa reencarnação, para que nossos impulsos negativos ou 
destrutivos sejam treinados. Muitas frustrações que sofremos neste mundo são pedidas por nós 
mesmos, para que não venhamos a cair em falhas mais graves do que aquelas em que já caímos em 
outras vidas”.  44

“Se o merecimento diz respeito ao assistido, já com a fé é diferente. A necessidade da fé é 
para ambos (...)”.  45

"O mérito, no entanto, a fim de que recolhas novo alento e passagem para Planos superiores, é 
problema contigo. E, em toda circunstância, depende da melhora que fizeres, buscando educar a ti 
mesmo, aprendendo e servindo, amando e perdoando, para a glória da vida, ante a glória de Deus".  46

 
2.4. A vontade 
 

Além da fé, o passista necessita da vontade firme para operar com o passe. Iniciemos seu 
estudo com Kardec: “Sabe-se que papel capital desempenha a vontade em todos os fenômenos do 
magnetismo. Porém, como se há de explicar a ação material de tão sutil agente? (...) A vontade é 
atributo essencial do Espírito (...). Com o auxílio dessa alavanca, ele atua sobre a matéria elementar e, 
por uma ação consecutiva, reage sobre seus compostos, cujas propriedades íntimas vêm assim a ficar 
transformadas”. E continua: “Tanto quanto do Espírito errante, a vontade é igualmente atributo do 
Espírito encarnado; daí o poder do magnetizador, poder que se sabe estar na razão direta da força de 
vontade. Podendo o Espírito encarnado atuar sobre a matéria elementar, pode do mesmo modo 
mudar-lhe as propriedades, dentro de certos limites”.  47

E, na palavra dos Espíritos que lhe responderam, já vimos que “Se magnetizas com o propósito 
de curar (...) e invocas um bom Espírito (...), ele aumenta a tua força e a tua vontade, dirige o teu fluido 
e lhe dá as qualidades necessárias”.  48

A clareza e a objetividade destas palavras são irreprocháveis. Tratam desde a origem, a sede 
da vontade, até seu alcance, sua desenvoltura, ligando-lhe a intensidade aos sucessos magnéticos da 
cura. A vontade, não podendo ser confundida como uma técnica em si, é a propulsora da ação 
fluidoterápica por excelência, tanto em nível de emissão fluídica como de recepção.  

Voltemos a Kardec: “Mas se a vontade for ineficaz quanto ao concurso dos Espíritos, é 
onipotente para imprimir ao fluido, espiritual ou humano, uma boa direção e uma energia maior. No 
homem mole, distraído, a corrente é mole, a emissão é fraca; o fluido espiritual para nele, mas sem que 
o aproveite; no homem de vontade enérgica, a corrente produz o efeito de uma ducha. Não se deve 

48 KARDEC, Allan. Dos médiuns. In “O Livro dos Médiuns”, cap. 14, item 176, questão 2ª. 

47 KARDEC, Allan. Do laboratório do mundo invisível. In “O Livro dos Médiuns”, cap. 8, item 131. 

46 XAVIER, Francisco Cândido. Contigo. In “Religião dos Espíritos”, cap. 87. 

45 MELO, Jacob. Quem é quem no passe. In “O passe, seu estudo, suas técnicas, sua prática”, cap. V, p. 107 a 110. 

44 XAVIER, Francisco Cândido. Passes. In “Missionários da Luz”, cap. 19, p. 168 

43 SILVEIRA, Adelino da. Merecimento e aceitação. In “Chico, de Francisco”, 2ª parte, PP. 86 e 87. 

 

27 



 

confundir vontade enérgica com teimosia, porque esta é sempre resultado do orgulho ou do egoísmo, 
ao passo que o mais humilde pode ter a vontade do devotamento”.  49

Por outro lado, o assistido precisa receber o passe como aquele que deseja se curar. Sem esta 
vontade, através do desânimo da mente, o passe não consegue atingir os seus objetivos já que o 
necessitado, sem querer sua própria melhora, por si só repele as energias positivas que poderiam 
beneficiá-lo.  

“Faz-se necessário, portanto, a compreensão do mecanismo da cura para não incorrermos no 
erro de prometer curas a fulano ou a beltrano, pois a cura completa da enfermidade estará sempre 
subordinada às leis amorosas e sábias de Deus, mas o mau resultado do trabalho do passista está 
muitas vezes vinculado à falta de preparação do mesmo tanto em termos técnicos quanto morais.”  

“Alguns fatores concorrem para uma maior ou menor eficiência no resultado do passe. Dentre 
estes fatores encontram-se o merecimento, a fé e a vontade.”  50

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

50 Da mediunidade curadora. “Revista Espírita”, set. 1865, p. 253. 

49 MELO, Jacob. Quem é quem no passe. In: “O passe, seu estudo, suas técnicas, sua prática”, cap. V, pp. 105 a 113. 

 

28 



 

SEGUNDO MÓDULO 
 

AULA I – REQUISITOS PARA A PRÁTICA DO PASSE 
 

Com serenidade concluímos que no campo do passe há espaço para todos. Recordemos, 
todavia, a advertência de Emmanuel que: “Ser médium é ser ajudante do Mundo Espiritual. E ser 
ajudante em determinado trabalho é ser alguém que auxilia espontaneamente, descansando a cabeça 
dos responsáveis”.  51

 
1. PREPARO DOS MÉDIUNS PASSISTAS 
 
1.1. Condições físicas 
 
a) Saúde 
 

A saúde física do passista é algo essencial, visto que não podemos doar o que não possuímos. 
Assim se expressa Michaellus: “Um corpo sem saúde não pode transmitir aquilo que não possui; a sua 
irradiação seria fraca, ineficaz e mais nociva do que útil, para si e para o assistido. Deve-se, entretanto, 
distinguir entre uma pessoa incessantemente doente (...) da que é apenas atingida de uma doença 
local, um mal do estômago, dos rins, etc., embora de caráter crônico”.  52

Nós sabemos hoje, com a Doutrina Espírita, que a maioria das doenças é fruto dos 
desequilíbrios da nossa alma. Daí, ser necessário cuidarmos tanto de um como da outra para 
podermos transmitir os fluidos benéficos aos assistidos que nos buscam para o alívio. Afinal, como o 
fluxo magnético provém não só do corpo senão essencialmente da alma, é desta que devemos cuidar 
em primeiro lugar. Só que é indissociável o cuidar de uma sem o zelar da outra. 

Muitas vezes, não conseguimos evitar o acometimento de certas doenças em nós mesmos, 
visto podermos ingerir algo deteriorado sem percebermos. Ou então, aquelas epidemias que de tempos 
em tempos aparecem e nós contraímos. Uma gripe por exemplo. Até aí está relativamente justificado 
os problemas em nossa saúde, sem, com isso termos comprometido nossa moral. 

Jacob Melo  esclarece que “Logicamente, existem exceções porque, apesar da saúde do 53

passista ser muito necessária ao passe, não representa tudo para ele. Se o aspecto moral não está 
envolvido, então, isto não desqualifica em nada os seus passes. Há passistas que, mesmo estando 
enfermos, conseguem transmitir ótimas energias, pois conseguem sobrepor-se à morbidez do seu 
organismo físico, devido às suas qualidades morais”. 
 
b) Alimentação 
 

Mas, existem outras situações, que não nos eximem das responsabilidades decorrentes. 
Gurgel  esclarece que “Através da alimentação ingerimos os componentes nutritivos de que o nosso 54

organismo necessita, mas, além deles, assimilamos também uma significativa carga fluídica que, 
incorporando-se ao nosso duplo etérico, vai influir na qualidade da energia que irradiamos”. 

O Espírito Alexandre adverte-nos que: “A fiscalização dos elementos destinados aos nossos 
armazéns celulares é indispensável, por parte do próprio interessado em atender as tarefas do bem. O 
excesso de alimentação produz odores fétidos, através dos poros, bem como das saídas dos pulmões 
e do estômago, prejudicando as faculdades radiantes, porquanto provoca dejeções anormais e 
desarmonias de vulto no aparelho gastrintestinal, interessando a intimidade das células. O álcool e 

54 GURGEL, Carlos de M. O passista. In “O passe espírita”, cap. III. 

53 MELO, Jacob. Outros usos e hábitos. In “O passe, seu estudo, suas técnicas, sua prática”, cap. X, pp. 315 a 330. 

52 MICHAELUS. In “Magnetismo Espiritual”, cap. 7, pp. 51 e 52 

51 XAVIER, Francisco Cândido. Ser médium. In. “Seara dos médiuns”, p. 138. 

 

29 



 

outras substâncias tóxicas operam distúrbios nos centros nervosos, modificando certas funções 
psíquicas e anulando os melhores esforços na transmissão de elementos regeneradores e salutares”.  55

Esta colocação do Espírito Alexandre nos adverte para algumas das coisas que devemos ter 
cuidado, a fim de não comprometermos nosso corpo somático nem o trabalho de assistência via 
passes. Afinal se no exemplo anterior poderíamos ser catalogados, de certa forma como vítimas das 
circunstâncias, agora somos os agentes dos distúrbios, por não vigiarmos ou por agirmos em 
desacordo com os cuidados requeridos.  

Acrescenta ainda Gurgel: “Aí está uma das razões porque o passista necessita manter-se 
atento quanto ao tipo, quantidade e horário de sua alimentação, pelo menos nas 24 horas que 
antecedem o trabalho do passe.”  

“Uma outra razão que justifica os cuidados do passista com a sua alimentação é o fato de que 
certos alimentos são de difícil digestão, enquanto outros apresentam componentes tóxicos, o que, num 
caso ou noutro, irá sobrecarregar os aparelhos digestivos e excretor.”  

“Dentre os alimentos que se apresentam com as características acima descritas podemos 
destacar:” 

- Bebidas alcoólicas (totalmente inconvenientes); 
- Carne (sendo a dos mamíferos a mais inadequada e a dos peixes a menos problemática); 
- Chocolate, café e feijão (admissíveis se ingeridos moderadamente). 

 
No dia do trabalho de passes a alimentação deve ser moderada, evitando-se inclusive qualquer 

tipo de alimento nas duas ou três horas que antecedem ao serviço. 
 

c) Higiene e vestuário 
 

Gurgel explica que a higiene corporal é outro fator que requer atenção do trabalhador do passe. 
“Um banho, se possível, deve ser sempre incluído como preparação para o passe” , diz Gurgel. Um 
corpo sem higienização, exalando odores desagradáveis, fere a sensibilidade dos assistidos, além de 
que prejudica a qualidade das suas energias radiantes. Deve, ainda, evitar tudo que signifique perda ou 
desgaste desnecessário das suas energias, devendo resguardá-las para o uso necessário aos 
assistidos.  

Acerca do vestuário esclarece Jacob Melo: “Outro aspecto importante a ser ressalvado é até 
onde devemos ou podemos usar determinados trajes e/ou adereços quando da aplicação do passe. 
Não se trata de falso puritanismo ou código de censura; fato é que o passista deve se vestir 
coerentemente, sem “agredir” o assistido com o uso de roupas extravagantes, super decotadas, justas 
demais (dificultam a circulação) ou que denotam características de exibicionismo. O bom senso nos 
ensina quando e onde devemos vestir o quê, inclusive a nível de modismos. 

Quanto aos braços cheios de joias e os dedos repletos de aneis, recomendamos parcimônia no 
uso desses “enfeites” para quem aplique passes, pois seu uso exagerado provoca alguns 
inconvenientes: barulhos e chocalhos excessivos devido à movimentação das mãos e dos braços, 
dificultando a concentração por parte do assistido e dos demais passistas. (...) É equivocado, 
entretanto, pensar que as joias não devam ser usadas por motivo de um falso poder de atração 
magnética que elas possuiriam.  

Para o “serviço do passe” afirma também Gurgel: “devem-se usar roupas limpas, simples, 
folgadas, sempre de acordo com o clima. O uso de joias e perfumes não é recomendado.” 

 
d) Sexo 
 

Nas palavras de Emmanuel, temos que: “Sexo é espírito e vida, a serviço da felicidade e da 
harmonia do Universo” e mais: “Através dele dimanam forças criativas, às quais devemos, na Terra, o 

55 XAVIER, Francisco Cândido. Passes. In “Missionários da Luz”, cap. 19, p. 323. 
 

 

30 



 

instituto da reencarnação, o templo do lar, as bênçãos da família, as alegrias revitalizantes do afeto e o 
tesouro inapreciável dos estímulos espirituais”.  

André Luiz, por sua vez, esclarece que: “(...) o instinto sexual não é apenas agente de 
reprodução entre as formas superiores, mas, acima de tudo, é o reconstituinte das forças espirituais, 
pelo qual as criaturas encarnadas ou desencarnadas se alimentam mutuamente, na permuta de raios 
psíquico magnéticos que lhes são necessários ao progresso”.  

Esclarece Gurgel que, “Não há, pois qualquer incompatibilidade entre sexo e a prática 
assistencial do passe, desde que seja fundamentado na responsabilidade, no amor e no respeito pelos 
sentimentos e individualidade do parceiro”.  

E ainda: “Por ocasião do ato sexual, ocorrem descargas intensas de energia, que são, 
parcialmente, absorvidas pelos parceiros, bastando que, naquele momento, exista entre eles uma 
profunda sintonia vibratória. Esta sintonia vibratória só se estabelece a partir de confiança, afetividade e 
equilíbrio.” 

“Como consequência dessas descargas energéticas, o organismo pode vir a apresentar-se, 
durante intervalo de tempo, num estado de relativo esgotamento energético. Esse esgotamento é, 
entretanto, progressivamente eliminado, sendo que, em geral, dele não se observará mais qualquer 
vestígio num intervalo de 24 a 36 horas. Dentro deste intervalo de repouso energético do organismo, a 
capacidade para o serviço assistencial do passe irá apresentar-se um pouco diminuída, embora, de 
forma alguma, tal atividade se ache inviabilizada. A inviabilidade, como já vimos, irá ocorrer, isso sim, 
toda vez que nos deixarmos conduzir a situações de desequilíbrio, ligados ou não ao sexo.” 

“Alertamos apenas que o sexo pode, para alguns, vir a caracterizar-se como fonte de 
desequilíbrios, da mesma forma que para outros esta fonte pode ser a alimentação, o vestuário, a 
conversação ou até o convívio no lar.” 

 
1.2. Condições mentais 
 

“Não devemos forçar a prática mediúnica em pessoas débiles, pois a perda de fluidos pode 
lhes ser danosa. Diríamos até que não se deve forçar, no sentido literal da palavra, qualquer prática 
mediúnica em qualquer criatura. Mas, seguindo com Kardec, desse exercício “Cumpre afastar, por 
todos os meios possíveis, as que apresentem sintomas, ainda que mínimos, de excentricidade nas 
ideias, ou de enfraquecimento das faculdades mentais, porquanto, nessas pessoas, há predisposição 
evidente para a loucura, que se pode manifestar por efeito de qualquer sobreexcitação. (...) o que de 
melhor se tem a fazer com todo indivíduo que mostre tendência à ideia fixa é dar outra diretriz às suas 
preocupações, a fim de lhe proporcionar repouso aos órgãos enfraquecidos”.  56

De início, concluímos com Allan Kardec que aquelas criaturas com limitações mentais não são 
indicadas às tarefas mediúnicas. Entretanto, as implicações não se restringem a esse aspecto. 
Voltando à última citação do Espírito Alexandre, encontrámo-lo, um pouco mais adiante, agora sob 
outro ângulo: “Falaremos tão-só das conquistas mais simples e imediatas que deve fazer (o médium), 
dentro de si mesmo. Antes de tudo, é necessário equilibrar o campo das emoções. Não é possível 
fornecer energias construtivas a alguém (...) se fazemos sistemático desperdício das irradiações vitais. 
Um sistema nervoso esgotado, oprimido, é um canal que não responde pelas interrupções havidas. A 
mágoa excessiva, a paixão desvairada, a inquietude obsidente, constituem barreiras que impedem a 
passagem das energias auxiliadoras”.  57

Outra observação de impedimento às práticas da mediunidade nos é colocada pelo Espírito 
André quando nos sugere “Intermediar a participação de portadores de mediunidade em desequilíbrio 
nas tarefas sistematizadas de assistência mediúnica, ajudando-os discretamente no reajuste” posto que 
“Um doente médium não pode ser um médium-sadio”.  Mais claro e objetivo é impossível. 58

58 VIEIRA, Waldo. Do dirigente de reuniões doutrinárias. In “Conduta Espírita”, cap. 3 p. 24. 

57 XAVIER, Francisco Cândido. Passes. In “Missionários da Luz, cap. 19, p. 323. 

56 KARDEC, Allan. Inconvenientes e perigos da mediunidade. In “O Livro dos Médiuns”, cap. 18, item 22. 

 

31 



 

Nossa posição psíquica é de vital importância para conseguirmos o fruto desejado nas lides 
fluidoterápicas. O cultivo da mente pura é nosso dever, já que ela é o filtro por onde passam as 
benesses que venham a favorecer nosso próximo e, por conseguinte, a nós mesmos. Afinal, “A energia 
transmitida pelos amigos espirituais circula primeiramente na cabeça dos médiuns”.  59

"Se nos propomos a manejar, com proveito, os recursos do pensamento, é preciso que a 
oração nos controle os impulsos para que o espírito de utilidade se nos sobreponha à vocação para o 
tumulto. Sem a ideia de Deus e sem a prática do serviço desinteressado ao próximo, não nos será 
possível sintonizar integralmente as forças da vida com a Lei do Eterno Bem".  60

 
1.3. Condições morais 
 

Requisitos morais: Eis o que o Codificador nos indica a respeito: “Se o médium, do ponto de 
vista da execução, não passa de um instrumento, exerce, todavia, influência muito grande, sob o 
aspecto moral. (...) A alma exerce sobre o Espírito livre uma espécie de atração, ou de repulsão, 
conforme o grau da semelhança existente entre eles. (...) As qualidades que, de preferência, atraem os 
bons Espíritos são: a bondade, a benevolência, a simplicidade do coração, o amor ao próximo, o 
desprendimento das coisas materiais. Os defeitos que os afastam são: o orgulho, o egoísmo, a inveja, 
o ciúme, o ódio, a cupidez, a sensualidade e todas as paixões que escravizam o homem a matéria”.   61

Além disso, a porta que os espíritos imperfeitos “Exploram com mais habilidade é o orgulho, 
porque é a que a criatura menos confessa a si mesma. O orgulho tem perdido muitos médiuns dotados 
das mais belas faculdades (...)”.   62

Na “Revista Espírita” de outubro de 1867 Kardec publicou uma mensagem do Abade Príncipe 
de Hohenlohe muito interessante: “(...) Conforme o estado de vossa alma e as aptidões do vosso 
organismo podeis, se Deus vos permitir, tanto curar as dores físicas quanto os sofrimentos morais, ou 
ambos. Duvidais de ser capaz de fazer uma ou outra coisa, porque conheceis as vossas imperfeições. 
Mas Deus não pede a perfeição, a pureza absoluta dos homens da terra. A esse título, ninguém entre 
vós seria digno de ser médium curador. Deus pede que vos melhoreis, que façais esforços constantes 
para vos purificar e vos leva em conta a vossa boa vontade. (...) Melhorai-vos pela prece, pelo amor do 
Senhor, de vossos irmãos e não duvideis que o Todo-Poderoso não vos dê as ocasiões frequentes de 
exercer vossa faculdade mediúnica. (...) Até lá; orai, progredi pela caridade moral, pela influência do 
exemplo (...)”.   63

Noutra oportunidade o Codificador indagou ao Espírito Annonay, sonâmbula de uma “lucidez 
notável”, a qual ele conhecera quando encarnada:  

 
“27 - O poder magnético do magnetizador depende de sua constituição física?” 

“- Sim; mas muito de seu caráter. Numa palavra: depende de si próprio.” 
“30. - Quais as qualidades mais essenciais para o magnetizador?” 

“- O coração; as boas intenções sempre firmes; o desinteresse.” 
“31. - Quais os defeitos que mais o prejudicam?” 

“- As más inclinações, ou melhor, o desejo de prejudicar”.  64

A moral daqueles que compõem o grupo definirá o êxito ou o fracasso do trabalho. 
Observemos, agora, o que nos diz o Espírito Alexandre: (...) “O missionário do auxílio magnético, na 
Crosta ou aqui em nossa esfera, necessita ter grande domínio sobre si mesmo, espontâneo equilíbrio 
de sentimentos, acendrado amor aos semelhantes, alta compreensão da vida, fé vigorosa e profunda 
confiança no Poder Divino”.  65

65 XAVIER, Francisco Cândido. Passes. In “Missionários da Luz”, cap. 19. P 321. 

64 SRA. REYNAUD. “Revista Espírita”, mar. 1859, p. 80. 

63 “Dissertações Espíritas”, III, pp. 320-321 

62 KARDEC, Allan. In “O Livro dos Médiuns”, cap. 20 Item 228. 

61 KARDEC, Allan. In “O Livro dos Médiuns”, cap. 20 item 227 

60 XAVIER, Francisco Cândido. Forças mentais. In “Vereda de luz”, cap. 3. 

59 XAVIER, Francisco Cândido. Serviço de passes. In “Nos domínios da Mediunidade”, cap. 17, p. 165. 

 

32 



 

O passista que se esforça em crescer moralmente atrai para si a companhia e o auxílio dos 
Bons Espíritos aumentando assim o seu potencial energético e a sua capacidade de cura. E é Martins 
Peralva quem cita alguns "requisitos não menos importantes para os que operam no setor de passes 
em instituições”. São os seguintes:  

1. Pontualidade 
2. Confiança 
3. Harmonia interior 
4. Respeito. 
“O problema da pontualidade é fundamental em qualquer atividade humana, mormente se essa 

atividade se relaciona e se desenvolve em função e na dependência da Esfera Espiritual.”  
“Nem um minuto a mais, nem a menos, para início dos trabalhos.”  
“Recordemos que os supervisores (Espíritos) de centros e de grupos mediúnicos não esperam, 

indefinidamente, que, com a nossa clássica displicência, resolvamos iniciar as tarefas.”  
“Se insistimos na indisciplina, eles passarão adiante à procura de núcleos e companheiros que 

tenham em melhor apreço a noção de responsabilidade.” 
“(...) Secundando a confiança, o fator harmonia interior se apresenta também imprescindível a 

um excelente processo de filtragem dos fluidos salutares.”  
“E, por fim, o respeito ante a tarefa assistencial que se realiza através do passe.”  
“Respeito ao Pai Celestial, aos instrutores espirituais e àqueles que lhe buscam o concurso.” 
“Pontualidade, confiança, harmonia interior e respeito são, evidentemente, virtudes ou 

qualidades de que não pode prescindir o médium passista”.  66

 
1.4. Reforma íntima 
 
Sob a inspiração dos Espíritos Superiores, dentro de uma análise racional do Evangelho, Allan 

Kardec instituiu ou deduziu o lema da Doutrina Espírita: “Fora da caridade não há salvação”.   67

“Nada exprime com mais exatidão o pensamento de Jesus, nada resume tão bem os deveres 
do homem, como essa máxima de ordem divina”.   68

Aquilo que na Doutrina Espírita se convencionou chamar de reforma íntima é o objetivo 
primordial da experiência humana. Crescer, desenvolver-se, aprimorar-se em conhecimentos e na 
conduta. O sucesso do passe depende em grande parte deste fator, que deve estar presente no 
esforço tanto do passista quanto do assistido.  

No assistido, a reforma íntima fará com que seus organismos físicos e perispiritual consigam 
assimilar e bem aproveitar os recursos energéticos ganhos na terapia do passe – é a lei de sintonia em 
ação - bem como, através da lei de merecimento, graças à sua transformação para melhor, a reforma 
interior fará com que o assistido reconheça a necessidade das dores da alma para o crescimento 
espiritual, recordando a lei do merecimento, por vezes se livrando das enfermidades trazidas.  

Já no passista, o esforço de renovação é indispensável à qualificação das energias que ele 
doará ao assistido bem como para que ele sintonize com Bons Espíritos na execução da tarefa. Diz o 
Espírito Emmanuel: “Só o trabalho de auto-evangelização, porém, é firme e imperecível. Só o esforço 
individual no Evangelho de Jesus pode iluminar, engrandecer e redimir o espírito, porquanto, depois de 
vossa edificação com o exemplo do Mestre, alcançareis aquela verdade que vos fará livres.” E mais 
adiante ele complementa: “É por essa razão que os espiritistas sinceros devem compreender que não 
basta acreditar no fenômeno..., pois a obrigação primordial é o esforço, o amor ao trabalho, a 
serenidade nas provas da vida, o sacrifício de si mesmo, de modo a entender plenamente a 
exemplificação de Jesus-Cristo, buscando a sua luz divina para a execução de todos os trabalhos que 
lhes competem no mundo”.  69

69  XAVIER, Francisco Cândido. In “O Consolador” pelo Espírito Emmanuel, cap. IV, perg. 219-220. 

68  KARDEC, Allan. O Mandamento Maior. In “O Evangelho Segundo o Espiritismo”, cap. XV, item 10. 

67 KARDEC, Allan. O Mandamento Maior. In “O Evangelho Segundo o Espiritismo”, cap. XV, item 5. 

66 PERALVA, Martins. Passes. In “Estudando a mediunidade”, cap. XXVI, pp. 145 e 146. 

 

33 



 

Desta forma, resta-nos fazer o esforço de melhorar os nossos sentimentos, aparando 
paulatinamente as arestas que ainda nos mancham; não só para termos melhor qualidade na tarefa do 
passe, mas por que este é o objetivo de existirmos como seres encarnados e também como Espíritos 
imortais que somos. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

34 



 

AULA II – RECOMENDAÇÕES AOS PASSISTAS 
 

1. INTRODUÇÃO 
 
Como já vimos, o passe é uma modalidade de socorro, é ação fluídica de amor. Para se aplicar 

o passe, faz-se necessário atender algumas recomendações básicas, a fim de que se obtenham os 
resultados almejados.  

Embora o trabalho assistencial seja executado em horário determinado, iniciemos nossa união 
com o Plano Superior desde o amanhecer através da prece. Cultivemos a meditação a todo o momento 
e entre um afazer e outro, mentalizemos Jesus, abençoando com pensamentos de paz todos à nossa 
volta e agradecendo sempre, mesmo nas horas difíceis.  

 
1.1. Evangelho no lar 
 

O culto do Evangelho no Lar é um recurso valiosíssimo a todos aqueles que busquem a 
iluminação interior. Não somente para o socorro de si próprio e da sua família, como também para o 
equilíbrio espiritual, o esclarecimento das lições evangélicas, o suporte emocional e espiritual, enfim, 
uma gama de providências a favor de todos.  

Quando o Evangelho é estudado dentro do lar, em reunião familiar, os laços da família se 
fortalecem, pois todos estão a se reunir em torno de algo edificante e nobre. O exemplo cristão perante 
os próprios filhos faz parte dos deveres dos pais. “A melhor escola ainda é o lar, onde a criatura deve 
receber as bases do sentimento e do caráter. Os estabelecimentos de ensino, propriamente do mundo, 
podem instruir, mas só o instituto da família pode educar. É por essa razão que a universidade poderá 
fazer o cidadão, mas somente o lar pode edificar o homem”.  70

O Espírito André Luiz cita o caso de uma família reunida para a realização do Culto do 
Evangelho no Lar onde “havia grande respeito em todos os desencarnados presentes” e analisa as 
consequências espirituais de um lar em bases cristãs: “Esperemos que esses celeiros de sentimentos 
se multipliquem (...). O mundo pode fabricar novas indústrias, novos arranha-céus, erguer estátuas e 
cidades, mas, sem a bênção do lar, nunca haverá felicidade verdadeira.” E mais adiante: “bem 
aventurados os que cultivam a paz doméstica” (...). Os elementos mais baixos não encontram, neste 
santuário, o campo imprescindível à proliferação. Temos bastante luz para neutralizar qualquer 
manifestação da treva!”.  71

Sendo assim, cultivemos a prece como elemento de sustentação, equilíbrio e iluminação do 
nosso lar e da nossa mente. 
 
1.2. A prece 
 

A prece, especialmente, representa elemento indispensável para que a alma do passista 
estabeleça comunhão direta com as forças do Bem, favorecendo, assim, a canalização, através da 
mente, dos recursos magnéticos das esferas elevadas.  

De Kardec transcrevemos que “Pela prece sincera, que é uma magnetização espiritual para 
curar pela ação fluídica, os fluidos mais depurados são os mais saudáveis; desde que esses fluidos 
benéficos são dos Espíritos superiores, então é o concurso deles que é preciso obter. Por isso a prece 
e a evocação são necessárias. Mas para orar e, sobretudo, orar com fervor, é preciso ter fé. Para que a 
prece seja escutada, é preciso que seja feita com humildade e dilatada por um real sentimento de 
benevolência e caridade. (...) Sem essas condições o magnetizador, privado da assistência dos bons 
Espíritos, fica reduzido às suas próprias forças”.  72

72  Médiuns curadores. In “revista espírita”, jan. 1864, p. 9. 

71  XAVIER, Francisco Cândido. No Santuário Doméstico. In “Os Mensageiros” pelo Espírito André Luiz, cap. 37, p. 194. 

70  XAVIER, Francisco Cândido. In “O Consolador” pelo Espírito Emmanuel, cap. V, perg. 110. 

 

35 



 

 Recordemos ainda Kardec quando nos esclarece que: “A prece é em tudo um poderoso 
auxílio. Mas, crede que não basta que alguém murmure algumas palavras, para que obtenha o que 
deseja. Deus assiste os que obram, não os que se limitam a pedir. É, pois, indispensável que o 
obsidiado faça, por sua parte, o que se torna necessário para destruir em si mesmo a causa da atração 
dos maus Espíritos”.  73

É a prece o elo que liga o passista aos benfeitores espirituais, facilitando a canalização,através 
da mente, dos recursos magnéticos das esferas superiores. Por ela, consegue o passista duas coisas 
importantes e que asseguram o êxito de sua tarefa:  

a) "Expulsar do próprio mundo interior os sombrios pensamentos remanescentes da atividade 
comum, durante o dia de lutas materiais;”  

b) “Sorver do plano espiritual "as substâncias renovadoras" de que se repletam, "a fim de 
conseguir operar com eficiência, a favor do próximo".   74

Na questão acima, André Luiz descreve a preparação para o trabalho de dois médiuns, Clara e 
Henrique que se encontravam banhados de luz, quase desligados da matéria e espiritualmente mais 
livres, em contato mais perfeito com os benfeitores espirituais. Mas precisamos lembrar que “a prece 
não é movimento mecânico de lábios, nem disco de fácil repetição no aparelho da mente. É vibração, 
energia, poder. A criatura que ora, mobilizando as próprias forças, realiza trabalhos de inexprimível 
significação. Semelhante estado psíquico descortina forças ignoradas, revela a nossa origem divina e 
coloca-nos em contato com as fontes superiores. Dentro dessa realização, o Espírito, em qualquer 
forma, pode emitir raios de espantoso poder”.   75

Averiguamos então que para se aplicar o passe, faz-se necessário atender algumas 
recomendações básicas, a fim de obtermos os resultados almejados. Dentre elas, a prece sincera. 
Através dessa fonte de bênçãos e, sintonizados com os “orientadores espirituais categorizados para a 
tarefa” haurimos “forças revigorantes na intimidade de nossas almas” que nos “mantém o Espírito em 
comunicação com invisível e profundo manancial de energia”. A fé consciente, o pensamento firme e 
continuado no propósito de servir, são condições fundamentais. 

 
1.3. A corrente mediúnica 
 

No livro dos médiuns vamos encontrar a seguinte questão proposta por Kardec aos Espíritos 
acerca da necessidade de se formar corrente para facilitar o intercâmbio com a espiritualidade: “Será 
conveniente a preocupação de se formar cadeia, dando-se todas as mãos, alguns minutos antes de 
começar a reunião?”  

Responde então os Espíritos Superiores: “A CADEIA é um meio material, que não estabelece 
entre vós a união, se esta não existe nos pensamentos; mais conveniente do que isso é unirem-se 
todos por um pensamento comum, chamando cada um, de seu lado, os bons Espíritos. Não imaginais 
o que se pode obter numa reunião séria, de onde se haja banido todo o sentimento de orgulho e de 
personalismo e onde reine perfeita e mútua cordialidade”.    76

A esse respeito esclarece também Pastorino: “As vibrações, as ondas, as correntes utilizadas 
na mediunidade são as ondas e correntes de “pensamento”. (...) O que eleva a frequência vibratória do 
pensamento é o amor desinteressado; abaixam as vibrações tudo o que seja contrário ao amor: raiva, 
ressentimento, mágoa, tristeza, indiferença, egoísmo, vaidade, enfim qualquer coisa que exprima 
separação e isolamento”.   77

O saudoso Herculano Pires em seus estudos e pesquisas faz esclarecimentos oportunos 
acerca de práticas equivocadas e muito utilizadas em grupos espíritas com pouco conhecimento 
doutrinário: “As encenações preparatórias: mãos erguidas ao alto e abertas, para suposta captação de 

77  PASTORINO, Torres C. Correntes de Pensamentos. In: Técnicas da mediunidade”, p. 15. 

76  KARDEC, Allan. Das evocações. In: “O Livro dos Médiuns”, cap. XXV, item 282, n° 15. 

75  XAVIER, Francisco Cândido. A Oração. In “Missionários da Luz”, pelo Espírito André Luiz, cap. 6, p.p 66-67. 

74  XAVIER, Francisco Cândido. Serviços de passes. In “Nos domínios da mediunidade”, cap. 17, p. 192. 

73  KARDEC, Allan. Da intervenção dos Espíritos. In “O Livro dos Espíritos” cap. 9, questão 479. 

 

36 



 

fluidos pelo passista, mãos abertas sobre os joelhos, pelo assistido, para melhor assimilação fluídica, 
braços e pernas descruzados para não impedir a livre passagem dos fluidos, e assim por diante, só 
serve para ridicularizar o passe, o passista e o assistido. A formação das chamadas pilhas mediúnicas, 
com o ajuntamento de médiuns em torno do assistido, as correntes de mãos dadas ou de dedos se 
tocando sobre a mesa – condenadas por Kardec – nada mais são do que resíduos do mesmerismo do 
século passado, inúteis, supersticiosos e ridicularizantes”.   78

A visão de Edgar Armond é consonante com Kardec: “Chama-se “corrente” ao conjunto de 
forças magnéticas que se forma em dado local, quando indivíduos de pensamentos e objetivos 
idênticos se reúnem e vibram em comum, visando a sua realização.”  

“Nessa corrente, além da conjugação de forças mentais, estabelece-se o contato entre as 
auras, casam-se os fluídos, harmonizam-se as vibrações individuais, ligam-se entre si os elementos 
psíquicos e forma-se uma estrutura espiritual da qual cada componente é um elo vivo, vibrante, 
operante, integralizador do conjunto. Um pensamento ou sentimento discordante individual, afeta toda a 
estrutura, dissocia-a, desagrega-a e prejudica o trabalho, assim como o elo quebrado de uma corrente 
a torna fraca ou imprestável.”  

“(...) A formação de uma boa corrente magnética, é, pois, a condição primária para a realização 
de todo e qualquer bom trabalho espiritual, qualquer que seja o objetivo da reunião.”  

“(...) Ambiente agitado, tumultuado, é sinônimo de corrente imperfeita, mutilada, não 
harmonizada nos dois planos e em corrente dessa espécie não pode haver manifestação de Espíritos 
de hierarquia elevada, e nada de bom podemos dela receber”.    79

Eis aí o verdadeiro sentido da corrente magnética, muito bem esclarecidas desde Kardec aos 
dedicados e iluminados estudiosos da Doutrina Espírita, fazendo luz ao nosso entendimento para que 
não venhamos a deturpar o Espiritismo, inserindo-lhe práticas equivocadas fruto de nossa ignorância 
conceitual.  

 
1.4. Compromisso e responsabilidade 
 

Gurgel esclarece que “Um trabalho sem continuidade, sem responsabilidade, revela uma 
pessoa descompromissada com a tarefa. Na continuidade explica que: A disciplina é importantíssima 
para todo aquele que pretenda exercer o passe espírita de modo sério e responsável. Em primeiro 
lugar, porque, para podermos contar sempre com a assistência de uma determinada entidade espiritual 
que se afine conosco, é necessário que exerçamos o serviço regularmente, se possível com dia, hora e 
local determinados. Só nestas condições, o nosso companheiro espiritual poderá incluir essa atividade 
na sua agenda de compromissos e, assim, garantir sua presença ao nosso lado. Quando o passista 
desempenha suas atividades com assiduidade e responsabilidade, vai-se estabelecendo uma sintonia, 
cada vez mais perfeita, entre ele e o assistente desencarnado, de forma que as orientações 
necessárias passam a fluir com facilidade, conduzindo sempre a resultados harmoniosos e eficazes”.    80

Nesse sentido, seria importante, antes de começar a tarefa, perguntar: Por que eu quero 
trabalhar com o passe? Quais são os meus motivos? O que me levou a procurar este tipo de tarefa? Se 
a resposta for: “o desejo de servir a quem necessita”, estaremos no caminho correto, pois o faremos de 
boa vontade, com amor e dedicação. Coisas como assiduidade, pontualidade, recolhimento, prece e 
meditação, são fundamentais para este trabalho. A Espiritualidade amiga sempre estará a esperar, nos 
dando a concessão de participar com eles de trabalho tão nobre, mas isto requer esforço próprio.  

O dia de aplicar o passe é um dia em que devemos estar em nossa melhor forma, em todos os 
sentidos: física, mental, emocional, espiritual e moral. Apesar de que esta é uma condição que 
devemos buscar em todos os dias e instantes, conforme nos assevera a equipe do Projeto Manoel P. 
de Miranda, “quando falamos em disciplinas preparatórias não estamos nos referindo à providências de 
ocasião, cuidados tão somente para o dia da reunião. Nos referimos a conquistas intelecto-morais, 

80  GURGEL, Carlos de M. O passista. In “O passe espírita”, cap. III, p. 137. 

79  ARMOND, Edgard. Adaptação psíquica. In “Mediunidade – seus aspectos, desenvolvimento e utilização, cap. 21, p. 172. 

78  PIRES, J. Herculano. O passe, suas origens, aplicações e efeitos. In: “Obsessão, o passe, a doutrinação”, cap. I, p. 35. 

 

37 



 

incorporação de hábitos de vida saudáveis a fim de que o trabalhador esteja sempre pronto para o 
trabalho".   81

A falta ao trabalho é justificada quando o motivo que a proporcionou seja mais elevado ou 
urgente. Para fazermos a distinção entre um e outro, reflitamos neste exemplo: alguém bate à nossa 
porta pedindo um socorro que somente nós podemos lhe fornecer. Se o mandarmos embora afirmando 
que não podemos, por que temos que ir a uma festa, ou a um aniversário, estaremos corretos? Se o 
despedirmos por que estamos sentindo uma dorzinha de cabeça ou por que o futebol está passando na 
televisão, estaremos agindo com sentimento cristão?  

Assim, tendo em conta a frase do Espírito de Verdade, contida no Evangelho Segundo o 
Espiritismo que “reconhece-se o verdadeiro espírita pela sua transformação moral, e pelos esforços 
que faz para dominar suas más inclinações”,  não podemos esperar a perfeição para começarmos a 82

fazer o bem. Ao mesmo tempo, entendemos que se faz necessário que  nos esforcemos para modificar 
a nossa maneira de ser e de agir, transformando as nossas más inclinações para que, cada vez melhor, 
possamos pautar a nossa existência dentro dos padrões do Evangelho. Ainda em relação à ausência 
do passista no dia do trabalho de passe, encontramos um questionamento interessante feito por 
Conrado, amigo de André Luiz ao instrutor Áulus quando os dois visitavam um trabalho de assistência 
magnética realizado em determinado templo espírita na Terra:  

- “Quer dizer que, numa casa como esta, há colaboradores espirituais devidamente fichados, 
assim como ocorre a médicos e enfermeiros num hospital terrestre?”  

“- Perfeitamente. Tanto entre os homens como entre nós, que ainda nos achamos longe da 
perfeição espiritual, o êxito do trabalho reclama experiência, horário, segurança e responsabilidade do 
servidor fiel aos compromissos assumidos. A Lei não pode menosprezar as linhas da lógica.”  

“- E os médiuns? São invariavelmente os mesmos?”  
“- Sim, contudo, em casos de impedimento justo, podem ser substituídos, embora nessas 

circunstâncias se verifiquem, inevitavelmente, pequenos prejuízos resultantes de natural desajuste”.   83

Segundo Lysei, o comprometimento com a tarefa de aplicar o passe é de extrema importância: 
“Existem muitas pessoas que, mesmo com propósitos nobres, têm mais responsabilidades do que 
podem dar conta. A tarefa do passe, como outras, exige presença assídua de seus colaboradores, 
assim como dedicação – sempre que possível – aos estudos para melhoramento individual do passista. 
Normalmente é preferível não contar com um passista, do que contar com ele apenas raramente. A 
disciplina é a alavanca do progresso”.   84

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

84 LYSEI, Jr. Eugênio. In “O passe – resposta às perguntas mais frequentes”, questão 41, Ed. Casa do caminho. 1998. 

83 XAVIER, Francisco Cândido. Serviços de passes. In “Nos domínios da mediunidade”, cap. 17, pp. 191 e 192. 

82  KARDEC, Allan. Os bons espíritas. In “O Evangelho Segundo o Espiritismo”, cap. XVII, item 4. 

81  PROJETO, Manoel Philomeno de Miranda. Normas e Procedimentos. In “Reuniões Mediúnicas”, item 11. 

 

38 



 

TERCEIRO MÓDULO 
 

AULA I – A ENERGIA CÓSMICA 
 

Para entendermos os mecanismos do passe, é importante estudarmos os fluidos e suas leis, o 
que inclui a análise do perispírito, suas funções, suas propriedades. Tudo isso se encontra exposto nas 
obras básicas de Allan Kardec, notadamente no capítulo 14 de A Gênese, bem como em outras obras 
sérias, como as de André Luiz, Léon Denis, Yvonne Pereira, Philomeno de Miranda, etc. 

 
1. INTRODUÇÃO 
 

Para um bom entendimento acerca do passe desde sua conceituação até sua aplicação, é 
indispensável possuirmos conhecimento sobre os fluidos e suas influências no mundo material e 
espiritual.  

Todos vivemos em um universo constituído de partículas, raios, ondas, energias e fluidos que 
não conseguimos perceber normalmente. Estamos imersos em um mundo de matéria sutil, refinada, 
invisível, porém, real. Que tem como fonte primeira, uma substância que é denominada Fluído Cósmico 
Universal (FCU). 
 
1.2. Matéria, Energia, Espírito 
 

Segundo Edgard Armond,   na criação universal, a vida se manifesta sob três aspectos, cujas 85

limitações desconhecemos: como Matéria, representada pela Forma; como Energia, representada pelo 
Movimento, e como Espírito, representado pela Inteligência e sentimento.  

O Espírito, utilizando-se da Energia, age sobre a Matéria, provocando reações e 
transformações de inúmeros aspectos e natureza. No dicionário Aurélio, podemos encontrar energia 
como sendo a maneira como se exerce uma força ou a propriedade de um sistema de realizar trabalho. 
A energia pode ter várias formas (calorífica, cinética, elétrica, eletromagnética, mecânica, potencial, 
química e radiante) transformáveis uma nas outras e cada uma capaz de provocar fenômenos bem 
determinados e característicos nos sistemas físicos. Em todas as transformações há completa 
conservação dela, a energia não pode ser criada, mas apenas transformada (primeiro princípio da 
termodinâmica).  

“A matéria, em si mesma, nada mais é que energia condensada a vários graus e todas as 
transformações que nela se operam são resultados de correntes vibratórias mais rápidas, finas e 
elevadas, que a desagregam ou modificam. A energia está sempre em movimento, condensando-se ou 
expandindo-se.”  

“Encontramos de maneira geral o conceito de energia como sendo o princípio fundamental e 
original da vida, também chamado de fluido cósmico universal. O Espírito, utilizando-se da energia, age 
sobre a matéria, provocando reações e transformações de inúmeros aspectos e naturezas.”  

“A energia está sempre em movimento, condensando-se ou expandindo-se, formando 
correntes; no caso dos passes, o mesmo fenômeno se dá: o operador projeta correntes de fluidos mais 
finos e poderosos, que provocam transformações no movimento específico dos agrupamentos celulares 
do perispírito.” 

O fluido cósmico universal ou fundamental ou ainda energia cósmica é, nas palavras de Kardec 
na Gênese, a matéria elementar primitiva, cujas modificações e transformações constituem a 
inumerável variedade dos corpos da natureza. Em outras palavras: é a matéria primitiva básica a partir 
da qual todas as outras se formam. A energia cósmica tem muitos nomes, manifesta-se de muitas 
formas, conquanto seja sempre a mesma em essência e fundo.  

Armond (1997), afirma: “A energia, condensando-se para criar a Forma, assume inúmeras 
modalidades e aspectos; ao atingir seu ponto máximo de involução, quando o impulso inicial, 

85ARMOND, Edgard, in.: Passes e radiações, cap. 4, pp. 63 e 64, 33ª edição. São Paulo, ed. Aliança, 1997. 

 

39 



 

encontrando resistência, estaca na disseminação, eis que surge a forma, se estabiliza e, ao mesmo 
tempo, adquire uma tensão especial, fundamental; ao estacionar, a massa de energia condensada 
passa a vibrar na sua característica própria, de forma, de tom, de cor e de luz.”  

“Nos corpos mais simples, essa tonalidade é uniforme, uníssona, mas, nos compostos, resulta 
do amálgama de todas as tonalidades parciais, pertencentes aos diversos elementos individuais que 
formam o conjunto.”  

“Assim, como há uma tonalidade musical característica de cada grau vibratório numa 
determinada escala, há também uma tonalidade fisiológica pertencente a todos os corpos e seres 
orgânicos e inorgânicos.”  

“No corpo físico do homem ou do animal, cada célula, órgão, aparelho ou sistema, possui sua 
tonalidade própria e o conjunto de todas elas, amalgamadas, fundidas num só, forma a tonalidade 
individual orgânica. Como o corpo é formado de células vivas, inteligentes e especializadas que, por 
afinidades, se agrupam para formar órgãos, aparelhos e sistemas, cada um possuindo tonalidade 
vibratória individual, o conjunto de todas estas vibrações é uma verdadeira e maravilhosa orquestração, 
em que o ouvido apurado do Espírito evoluído distingue e separa os sons parciais, os regionais e, por 
fim, a harmonia total, característica do conjunto.”  

“(...) E assim, como sucede no corpo humano, que estamos citando como exemplo, e que um 
universo em miniatura, também sucede no macrocosmo, no conjunto universal da criação, no qual cada 
corpo celeste possui sua tonalidade própria, que concorre à formação de tonalidade global do sistema 
planetário a que pertence.” 

“Na criação de Deus tudo é som, luz, cor e movimento e tudo  resulta das inúmeras 
transformações que a todo instante ocorrem nos setores do Espírito, da Energia e da Matéria”.  86

Materialmente falando, seriam classificados como fluidos todos os líquidos e gases da 
Natureza, ou seja, as substâncias que possuem fluidez. Por isso, popularmente falando, designá-lo 
como sendo a fase não sólida da matéria, a qual se pode apresentar em quatro subfases: pastosa, 
líquida, gasosa e radiante, tendo sido esta última apresentada à Ciência por um de seus mais 
estudiosos sábios, o inglês Sir William Crookes. 

No conceito Espírita, fluido é algo muito mais genérico, como assevera Jacob Melo no livro O 
Passe. “Para nós, fluido é tudo quanto importa à matéria, da mais grosseira à mais diáfana, variando 
em multiplicidade infinita a fim de atender a todas as necessidades físicas, químicas e inclusive vitais 
daquela, bem como de sua intermediação entre os reinos material e espiritual. É o fluido não apenas 
algo que se move a exemplo dos líquidos ou gases, mas a essência mesma desses líquidos, gases e 
de todas as matérias, inclusive aqueles ainda inapreensíveis por nossos instrumentos físicos ou mesmo 
psíquicos”.  

Oliveira cita que apesar de “o fluído cósmico universal ser de natureza pouco conhecida, 
sabe-se de maneira geral que está sujeito às leis universais da física. Podendo apresentar-se em 
estados que vão desde a eterização até a materialização, diferencia-se da matéria que conhecemos, 
mas a ela dá origem, desempenha papel intermediário entre o espírito e a matéria propriamente dita, 
sendo componente importante do perispírito e duplo etéreo, e dá origem a mundos, objetos e 
organismos materiais”.  87

A Gênese nos esclarece que o Fluido Cósmico Universal assume “dois estados distintos: o da 
eterização ou de imponderabilidade, que se pode considerar como o estado normal primitivo, e o da 
materialização ou de ponderabilidade, podendo ser este uma consequência daquele. O ponto 
intermediário é o da transformação do fluido em matéria tangível; mas ainda assim, não há transição 
brusca, porque se podem considerar nossos fluidos imponderáveis como um termo médio entre os dois 
estados”.  

“Cada um destes dois estados dá, necessariamente, lugar a fenômenos especiais: Ao primeiro 
pertencem os do mundo invisível, ao segundo os do mundo visível. Os chamados fenômenos materiais 
são da alçada da ciência propriamente dita; os outros qualificados de fenômenos espirituais ou 

87OLIVEIRA, Terezinha. In.: Fluidos e passes. CEAK –Depto. Editorial. 5ª ed. Março, 2000. 

86ARMOND, Edgar. In.: Passes e radiações, cap. 4, pp. 67 e 68, 33ª edição. São Paulo, ed. Aliança, 1997. 

 

40 



 

psíquicos, porque se ligam mais especialmente à existência dos espíritos, estão nas atribuições do 
espiritismo; mas como a vida espiritual e a vida corpórea estão em contato incessante, os fenômenos 
destas duas ordens se apresentam com frequente simultaneidade. O homem no estado de encarnação, 
não pode ter a percepção senão dos fenômenos psíquicos que se ligam a vida corpórea. O fluido 
etéreo é para as necessidades do espírito o que o oxigênio é para as necessidades dos encarnados”.   88

Segundo Armond (1997), como quer que ele se chame, é sempre o mesmo fluido cósmico 
fundamental, do qual uma das manifestações mais úteis e poderosas é o magnetismo, visto que pode 
ser utilizado em forma simples e acessível aos homens, na cura de moléstias. A absorção dessa força 
pelo corpo humano é realizada pelo aparelho respiratório, pela pele, e pelos alimentos que vão ter ao 
aparelho digestivo.  

Podemos aumentar essa absorção: 
- Praticando exercícios respiratórios; 
- Selecionando os alimentos com prevalência de vegetais e frutas; 
- Mantendo a pele em perfeitas condições de limpeza, flexibilidade e arejamento; 
- Captando a energia pela evocação e pela prece diretamente do reservatório universal; 
- O corpo humano tem um ponto certo de equilíbrio, de estabilidade, e qualquer 

interferência no espírito que o habita ou de forças ou entidades do ambiente exterior produz alterações, 
desarmonias, distúrbios ou moléstias.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

88KARDEC, Allan. Os fluidos. In.: “A Gênese”, cap. XIV, pp. 273 e 274. 

 

41 



 

AULA II – NOÇÕES ELEMENTARES SOBRE OS FLUIDOS 
 

1. ESTUDO DOS FLUIDOS 
 
Na Terra, os estudos dos fluidos começaram com as experiências do Barão de Reichenbach 

(1788-1869), na Alemanha. Tendo este cientista observado que um poderoso imã atraía pregos e até 
levantava pesos, demonstrando assim manifestações fora do comum, concluiu que esse fenômeno era 
o resultado de uma força desconhecida. “(...) Desdobrando as pesquisas, empregou-se posteriormente, 
o cristal de rocha, compostos químicos, cristais salinos e outras substâncias que os sensitivos viam 
cercados de chamas de coloração variadas.  

Prosseguindo, o barão mostrou ainda que as plantas quando se desenvolvem, emitem 
constantemente pequenas chamas coloridas de vários matizes que lhes formam uma aura circundante.  

Voltando às suas pesquisas para o homem, o barão descobriu que também existe uma aura 
bem definida, um eixo de polarização, um polo positivo e outro negativo, conseguindo uma série de 
outros fatos muito interessantes, considerou ele essas chamas ou essa aura como uma força, pois que 
no ímã o ferro é atraído e deu-lhe o nome de força-ódica. Tais são os resultados obtidos pelo barão de 
Reichenbach, o verdadeiro pioneiro do domínio das pesquisas científicas. As publicações deste 
cientista, observadas por muitos, despertaram grande curiosidade na Europa e muitas inteligências 
deram novas orientações ao pensamento”.   89

De acordo com Gurgel, “na natureza existe um grupo de substâncias denominadas 
genericamente de fluidos, que apresentam propriedades comuns bem características, as quais são 
possíveis devido à facilidade de deslocamento entre suas moléculas. Os fluidos podem diferir bastante, 
desde quanto à sua consistência e coloração até quanto à sua utilidade específica e efeitos que podem 
causar no organismo humano”.  

“(...) Os Espíritos vieram nos revelar a existência de outras substâncias de natureza fluídica até 
hoje desconhecidas da ciência oficial, embora muitas delas já se encontrem referidas de alguma forma 
nos ensinamentos das antigas religiões orientais”.   90

A palavra fluido, no meio espírita, designa tipos de matéria ultra-rarefeita e formas de energia, 
apesar de este não ser o melhor termo para designar estas substâncias. “Na época de Kardec, o 
estudo dos líquidos e gases levou os cientistas a superestimarem o papel dos fluidos, sendo este termo 
utilizado como solução para tudo que fosse invisível ao olho humano”.   91

Os espíritos que colaboraram na codificação da doutrina utilizaram o termo que era melhor 
compreensível para a época, embora conhecessem explicações mais corretas para o entendimento 
destes processos. 

Nos dias de hoje necessitamos conhecer as teorias relativistas e quânticas para compreender a 
natureza destas substâncias, teorias estas inexistentes naquela época e que hoje devem ser estudadas 
e compreendidas para um maior aprofundamento de nossos conhecimentos nas questões relativas ao 
passe.  

À medida que se rarefaz, a matéria ganha novas propriedades, entre elas uma irradiação 
progressivamente maior, tomando a forma de energia. Conceitos modernos da física derrubaram as 
diferenças entre matéria e energia, considerando-as substancialmente a mesma coisa, em graus de 
concentração e estrutura diferentes.  

No presente estudo, daremos ênfase para as seguintes substâncias de natureza fluídica: 
- Fluido cósmico universal 
- Princípio vital e Fluido vital 
- Fluidos espirituais 
- Natureza, propriedade dos fluidos. 

91OLIVEIRA, Terezinha. Fluidos e passes. CEAK – Depto. Editorial. 5ª ed. Março, 2000. 

90GURGEL, Luiz Carlos de M. Os fluidos. In.: “O Passe espírita”, cap. II, pp. 71 e 72, FEB. 1ª edição, 1991. 

89ARMOND, Edgar. Estudo dos fluidos. In.: “Passes e curas espirituais”, lição quinta, pp. 86 a 87. 

 

42 



 

Os fluidos são substâncias neutras, que podem adquirir propriedades próprias segundo o meio 
em que se encontram ou são elaboradas, e ainda através da ação do pensamento de espíritos 
encarnados ou não.  
 
2. FLUIDO CÓSMICO UNIVERSAL 

 
Kardec perguntou se há dois elementos gerais no Universo: matéria e Espírito, ao que os 

Espíritos responderam: “Sim e acima de tudo Deus, o criador, o pai de todas as coisas. Deus, espírito e 
matéria constituem o princípio de tudo o que existe, a trindade universal. Mas, ao elemento material se 
tem que juntar o fluido universal, que desempenha o papel de intermediário entre o Espírito e a matéria 
propriamente dita, por demais grosseira para que o Espírito possa exercer ação sobre ela. Embora, de 
certo ponto de vista, seja lícito classificá-lo como elemento material, ele se distingue deste por 
propriedades especiais. Se o fluido universal fosse positivamente matéria, razão não haveria para que 
também o Espírito não o fosse. Está colocado entre o Espírito e a matéria; é fluido, como a matéria é 
matéria, e suscetível, pelas suas inumeráveis combinações com esta e sob a ação do Espírito, de 
produzir a infinita variedade das coisas de que apenas conheceis uma parte mínima. Esse fluido 
Universal, ou primitivo, ou elementar, sendo o agente de que o Espírito se utiliza, é princípio sem o qual 
a matéria estaria em perpétuo estado de divisão e nunca adquiriria as qualidades que a gravidade lhe 
dá”. E perguntou mais: “Esse fluido será o que designamos pelo nome de eletricidade?”.  

“Dissemos que ele é suscetível de inúmeras combinações. O que chamais fluido elétrico, fluido 
magnético, são modificações do fluido universal, que não é, propriamente falando, senão matéria mais 
perfeita, mais sutil e que se pode considerar independente”.   92

 
2.2. O princípio vital e fluido vital 
 

“Denominamos princípio vital o princípio da vida material e orgânica, qualquer que lhe seja a 
origem, e que é comum a todos os seres vivos, desde as plantas até o homem. Podendo existir vida 
sem depender da capacidade de pensar, o princípio vital é assim uma propriedade distinta e 
autônoma.”  

“O princípio vital é uma propriedade da matéria, um efeito que se produz achando-se a matéria 
em dadas circunstâncias. Ele reside em um fluido especial, universalmente espalhado e do qual cada 
ser absorve e assimila uma parcela durante a vida, tal como os corpos inertes absorvem a luz. Esse 
seria então o fluido vital ao qual também se dão os nomes de fluido magnético, fluido nervoso, etc.”  

“Os seres orgânicos têm em si uma forma íntima que determina o fenômeno da vida, enquanto 
essa força dure; que a vida material é comum a todos os seres orgânicos e é independente da 
inteligência e do pensamento; que a inteligência e o pensamento são capacidades próprias de algumas 
espécies orgânicas; e que enfim, entre as espécies orgânicas dotadas de inteligência e de pensamento, 
há uma que é dotada de um senso moral especial que lhe dá uma incontestável superioridade sobre as 
outras: é a espécie humana”.   93

Acompanhemos agora a resposta dos Espíritos dada à seguinte questão: “Que é feito da 
matéria e do princípio vital dos seres orgânicos, quando estes morrem?”  

“A matéria inerte se decompõe e vai formar novos organismos. O princípio vital volta à massa 
de onde saiu”.   94

O fluido vital, quando o organismo vive, está ativado pelo princípio vital que dá àquele e a todas 
as suas partes “uma atividade que as põe em comunicação entre si, nos casos de certas lesões, e 
normaliza as funções momentaneamente perturbadas. Mas, quando os elementos essenciais ao 

94 KARDEC, Allan. A vida e a morte. In. “O Livro dos Espíritos”, parte I, cap. IV, questão 70. 

93KARDEC, Allan. Introdução: A alma. In “O Livro dos Espíritos”, cap. II, p. 9. Tradução de J. Herculano Pires – 1ª edição. 

92KARDEC, Allan. Espírito e matéria. In “O Livro dos Espíritos”, parte I, cap. 2. 

 

43 



 

funcionamento dos órgãos estão destruídos, ou muito profundamente alterados, o fluido vital se torna 
impotente para lhes transmitir o movimento da vida, e o ser morre”.   95

Desse modo, não há atividade orgânica sem fluido vital e vice-versa. É esse princípio que 
distingue, dá propriedades, diferenciando matéria orgânica das substâncias inorgânicas. A Química que 
decompõe e recompõe a maior parte dos corpos inorgânicos, decompõe também corpos orgânicos, 
porém, não chega a reconstituir uma folha morta, prova simples, mas evidente que há no ser vivo, o 
que quer que seja, algo, inexistente nos outros.  

Fluido Vital, princípio vital não tem existência própria, mas integrado no sistema de unidade do 
elemento gerador, é uma das modificações do Fluido Cósmico, que é criação divina. Gurgel afirma que 
"apesar de já contarmos, ao nascer, com certa quantidade de fluido vital, o nosso corpo precisa ser 
constantemente suprido deste fluido, em razão da sua constante utilização, principalmente nos 
processos ligados ao metabolismo. É, contudo, característica dos seres vivos a capacidade de produzir 
fluido vital, continuamente, a partir do fluido cósmico universal, como também a capacidade de 
absorvê-lo diretamente, a partir dos próprios alimentos. Uma outra possibilidade de absorção do fluido 
vital é através da transfusão fluídica. Kardec refere claramente essa possibilidade quando afirma que: 
“O fluido vital se transmite de um indivíduo a outro”.   96

É justamente essa propriedade, característica do fluido vital, um dos fundamentos em que se 
baseia o passe. 

No mesmo capítulo da obra de Kardec, citada acima encontramos ainda a informação: “A 
quantidade de fluido vital não é a mesma em todos os seres orgânicos: varia segundo as espécies, e 
não é constante no mesmo indivíduo, nem nos vários indivíduos de uma mesma espécie.” 

Realmente, na infância, a capacidade de processar o fluido cósmico para a produção do fluido 
vital é muito acentuada. Essa capacidade se mantém mais ou menos inalterada durante a juventude, 
mas a partir de certa idade ela torna-se bastante reduzida, fato este que leva a uma diminuição 
progressiva da vitalidade do indivíduo, levando ao envelhecimento geral do organismo. A morte ocorre 
quando o organismo perde a capacidade de produzir e reter uma certa quantidade mínima de fluido 
vital –, morte natural –, ou quando uma lesão mais séria no corpo físico provoca uma taxa de 
escoamento desse fluido em quantidade superior à sua capacidade de produção – morte acidental. 

“Os seres do mundo espiritual, por não possuírem fluido vital, é que necessitam do nosso 
concurso, como indispensável, para muitas das tarefas assistenciais a que se propõe”.    97

Como vimos, a força vital é uma forma sutil de energia eletromagnética. Pode ser imaginada 
como um campo de energia circulando e penetrando o corpo. Flui através do organismo como se 
estivesse seguindo uma corrente circulatória invisível carregando todas as células em sua trajetória. 
Esse fluido magnético forma em torno do corpo uma atmosfera característica do indivíduo e não sendo 
impulsionada pela vontade, não age sobre os indivíduos que nos cercam; porém, desde que a vontade 
do espírito o impulsione e dirija, ele se move com toda a força que se lhe imprima. Embora as 
radiações se propaguem de aura a aura, as mãos do passista colocadas próximas ao corpo do 
assistido, criam para elas um caminho mais curto, de mais fácil penetração e, portanto, de maior 
escoamento.  

O pensamento e a vontade constantemente ativos aceleram a emissão desses fluidos, que 
seguem o trajeto dos condutores naturais, os braços e os dedos, que irão atingir os órgãos sobre os 
quais se pretende atuar. 

 
 
 
 
 
 

97 GURGEL, Luiz Carlos de M. Os fluidos. in: “O passe espírita”, cap. II, p. 74. 

96 Idem. KARDEC, Allan. Do princípio vital. In: “O Livro dos Espíritos”, cap. IV, questão 70 

95 MELO, Jacob. Assuntos complementares. In: “O passe, seu estudo, suas técnicas, sua prática, cap. IV, p. 60. 

 

44 



 

AULA III – QUALIFICAÇÃO DOS FLUIDOS 
 

1. NATUREZA E PROPRIEDADE DOS FLUIDOS 
 
1.1. Fluidos espirituais 
 

A faixa energética de onde os Espíritos tiram o material sobre os quais operam foi designada 
por Allan Kardec, como fluidos espirituais, ou seja, os fluidos utilizados pelos Espíritos, constituindo a 
atmosfera dos seres espirituais. Mas o Codificador faz uma advertência, na obra A Gênese, a fim de 
evitar confusão ou desentendimentos: “A qualificação de fluidos espirituais não é rigorosamente exata, 
pois que, em definitivo, se trata sempre de matéria mais ou menos quintessenciada. Nada há de 
realmente espiritual senão a alma ou princípio inteligente. Eles são assim designados por comparação, 
e, sobretudo, em razão de sua afinidade com os Espíritos”.    98

Gurgel esclarece que apesar dessa advertência de Kardec, “costuma-se agrupar, sob o título 
de fluidos espirituais, os fluidos emitidos pelos Espíritos e característicos do mundo espiritual, todos 
eles originados, em última análise, a partir do fluido cósmico universal.”  

“Os fluidos ditos espirituais são produzidos a partir de uma transformação que sofre o fluido 
cósmico universal por ação do magnetismo associado aos pensamentos e sentimentos do Espírito, 
quer esteja ele encarnado ou desencarnado. O magnetismo “polariza” o fluido cósmico, dando-lhe 
propriedades características novas. De um modo figurativo, é como se nos encontrássemos imerso em 
água límpida – o fluido cósmico – e passássemos a desprender do nosso organismo uma tintura 
qualquer – os nossos pensamentos e sentimentos – que iria tingindo a água ao nosso derredor. A cor 
da tinta liberada representaria os nossos sentimentos e pensamentos do momento.”  

“(...) Os fluidos espirituais podem ser produzidos por qualquer entidade espiritual, mesmo que 
encarnada. Assim, cada um de nós está continuamente emitindo vários tipos diferentes de fluidos para 
o ambiente que nos envolve, sempre caracterizados pelos nossos pensamentos e sentimentos”.  99

A esse respeito nos esclarece Kardec: “Os fluidos não possuem qualidades sui generis, mas as 
que adquirem no meio em que se elaboram; modificam-se mediante eflúvios desse meio, assim como o 
ar se modifica com as exalações desse ambiente, e a água mediante os sais das camadas que 
percorre. (...) Com respeito a parte moral, trazem o cunho dos sentimentos de ódio, inveja, ciúme, 
orgulho, egoísmo, violência, hipocrisia, bondade, benevolência, amor, caridade, doçura, etc. Com 
respeito ao lado físico, são excitantes, calmantes, penetrantes, adstringentes, irritantes, suavizantes, 
soporíferos, narcóticos, tóxicos, reparadores, expulsores, tornam-se força de transmissão, de 
propulsão, etc. O quadro dos fluidos seria, pois, o de todas as paixões, virtudes e vícios da 
Humanidade e o das propriedades da matéria, correspondente aos efeitos que produzem”.  100

 
1.2. Como os fluidos se movimentam 
 

Agora que sabemos a existência de tão vasta quantidade de tipos diferentes de fluidos, vamos 
procurar identificar os fatores principais que determinam seus deslocamentos, isto é, pesquisar como 
eles se comportam após serem produzidos e lançados no meio ambiente. Será que ficam 
permanentemente em torno da pessoa que os produziu? Será que podem ser atraídos ou repelidos por 
ação de nossa vontade? 

Para obtermos respostas a essas perguntas, reportemo-nos, mais uma vez, às obras da 
Codificação. Em A Gênese vamos encontrar: “Os fluidos se unem em razão da semelhança de sua 
natureza; os fluidos dessemelhantes se repelem; há incompatibilidade entre os bons e os maus fluidos, 
como entre o azeite e a água”.  101

101 KARDEC, Allan. Qualidade dos fluidos. In: “A Gênese”, cap. XIV, item 21. 

100 KARDEC, Allan. Os fluidos. In. “A Gênese”, cap. XIV, it. 17. 

99 Idem. GURGEL. In: “O passe espírita”, pp. 75 a 76. 

98 KARDEC, Allan. Elementos fluídicos. In: “A Gênese”, cap. XIV, item 5. 

 

45 



 

Se meditarmos um pouco vamos observar que a Lei Fundamental dos Fluidos, conforme acima 
apresentada, é de uma sabedoria realmente superior. Veja-se que se o nosso espírito é levado, por 
exemplo, a emitir vibrações magnéticas de harmonia, através de uma ação consciente ou não, estas 
vibrações irão agir sobre o fluido cósmico universal, que estamos continuamente a absorver, 
modificando-o, de modo a produzir fluidos polarizados  em harmonia. Através deste mecanismo, 102

colocamo-nos na condição de verdadeira fonte de fluidos de harmonia. Esses fluidos, liberados pelo 
nosso organismo, vão se acumulando em torno de nós e, ao cabo de alguns momentos nos envolve 
completamente. Neste estado, em vista da Lei Fundamental dos Fluidos, passamos a atrair outros 
fluidos de harmonia — mesmo tipo — existentes no ambiente.  

De modo análogo ocorre quando as vibrações magnéticas originadas do nosso espírito forem, 
por exemplo, de ódio, inveja, ou qualquer outro sentimento. Assim conclui-se que somos 
bombardeados, inexoravelmente, pelo mesmo tipo de fluido que estamos a emitir. Em resumo, ao nos 
colocarmos na condição psíquica necessária para produção de um determinado tipo de fluido, 
estaremos nos colocando, também, na condição vibratória própria para atrair, e absorver, aquele 
mesmo tipo de fluido. Este é um exemplo perfeito que serve para demonstrar a ação da Lei de Causa e 
Efeito, pois estaremos recebendo exatamente aquilo que estamos a dar, inclusive na mesma 
intensidade. Vale antecipar aqui que, conforme veremos mais adiante, uma parcela desses fluidos é 
absorvida pelo nosso próprio organismo. Eles, quando deletérios, causam verdadeiras intoxicações, 
com consequências severas ao organismo como um todo.  

Um outro aspecto importante relativo aos fluidos refere-se ao fato de que eles também podem 
ser deslocados por ação magnética. Em Roustaing vamos encontrar que os fluidos se reúnem pela 
ação do magnetismo. Lembrando que o nosso pensamento — exteriorização da nossa vontade — é 
magnetismo, fica fácil concluirmos que os fluidos podem ser deslocados, também, por ação direta da 
nossa vontade. Para atingir esse objetivo é, contudo necessário manter-se o pensamento fixo, 
firmemente a mentalizar essa ideia, durante alguns momentos. É importante notar que outras forças 
irão também agir, simultaneamente com a nossa, sobre os fluidos que nos propomos deslocar, 
inclusive, muitas vezes, com objetivos opostos.  

O nosso intento, por isso mesmo, pode ser atingido ou não, a depender da relação de forças 
que se estabeleça. Quando se está a aplicar um passe, várias forças encontram-se atuando sobre os 
fluidos que se pretende deslocar, sendo apenas uma delas a produzida pela vontade do passista. Há, 
contudo, uma outra que não se deve menosprezar, pela sua grande relevância, que é aquela exercida 
pelo posicionamento mental do assistido. Mesmo reconhecendo o papel que o pensamento 
desempenha nas movimentações de fluidos, não devemos, esquecer que, em todas as situações 
imagináveis, a Lei Fundamental dos Fluidos estará presente e em razão dela é que muitas vezes os 
maiores esforços mentais para deslocar fluidos podem mostrar-se totalmente infrutíferos. Um exemplo 
disso é o caso de alguém que pretenda deslocar fluidos deletérios com o objetivo de atingir uma outra 
pessoa, estando esta última bem equilibrada e a produzir fluidos opostos. Os fluidos deletérios 
endereçados serão automaticamente repelidos sem atingi-la, e provavelmente não deixarão qualquer 
vestígio de sua passagem.   103

A respeito da influência mental exercida entre as criaturas, Jacob Melo expressa o seguinte: Os 
Espíritos podendo propagar, através dos fluidos, um pensamento, conseguem, igualmente, interagir 
com outro Espírito e influenciá-lo. E essa ação é direta no perispírito. É uma comunicação de perispírito 
a perispírito. Inferimos ser possível a um Espírito com pensamentos malsãos exercer sua ação nefasta 
sobre outros, surgindo então a possibilidade dos processos obsessivos, o que se daria através de 
sintonia vibratória, a lei das afinidades. Mas o que facilita a ideia do mal, pode também funcionar na 
recuperação da saúde espiritual, através da ação da prece e do passe, recriando-se o ambiente 
vibratório positivo e equilibrado através de ação associada à reforma íntima. É de considerar, ademais, 
que é do Fluido Cósmico Universal, através de suas modificações, que se origina o princípio vital, 
responsável pela vitalidade dos seres vivos e extinguindo-se com a morte ou desencarnação.  

103 GURGEL, Luiz Carlos de M. Os fluidos. In: “O passe espírita”, cap. II, pp.76-79. 

102 Concentrar-se (para um determinado objetivo) 

 

46 



 

1.3. Os fluidos no magnetismo 
 

Vimos, sucintamente, registrar as observações feitas por Michaelus, a partir de diversos 
magnetizadores (Deleuze, Gauthier, Du Potet e Ed. Bertholet, entre outros), e que importam ao 
magnetismo. Citaremos apenas alguns breves comentários, colocando-os entre parênteses. 

“1. – O fluido magnético, que se nos escapa continuamente, forma em torno do nosso corpo 
uma atmosfera. Não sendo impulsionado pela nossa vontade, não age sensivelmente sobre os 
indivíduos que nos cercam; desde, porém, que nossa vontade o impulsione e o dirija, ele se move com 
toda a força que lhe imprimirmos.” 

“(...) Casos há em que pela excessiva sensibilidade alguém pode sentir e registrar as 
emanações fluídicas de outra pessoa, sem que seja necessariamente acionado o dispositivo da 
vontade do emissor; são os sensitivos em ação.)”  

“2. – O fluido penetra todos os corpos animados e inanimados.”  
“3. – O fluido possui um odor, que varia segundo o estado de saúde física do indivíduo, dos 

seus dotes morais e espirituais, e do seu grau de evolução e pureza. (...) O odor e a coloração do fluido 
estão na razão direta do estado de evolução da alma ou do Espírito. (...) O quadro dos fluidos seria, 
pois, o de todas as paixões, das virtudes e dos vícios da Humanidade e das propriedades da matéria, 
correspondentes aos efeitos que eles produzem. 

“4. – O fluido é visto pelos sonâmbulos como um vapor luminoso, mais ou menos brilhante, e 
que pode tomar outras colorações (...).”  

“5. – (...) 
“6. – O fluido se propaga a grandes distâncias, o que depende, entretanto, da qualidade e da 

força do magnetizador, e igualmente da maior ou menor sensibilidade magnética do assistido.” 
“7. – O fluido está também sujeito às leis de atração, repulsão e afinidade (...)” 
“8. – Precisamente porque o fluido varia de indivíduo a indivíduo, é de notar-se que certos 

magnetizadores têm mais facilidade em curar determinadas moléstias do que outras. Sob esse 
aspecto, porém, convém não esquecer que, além do fluido propriamente humano, outros fluidos, 
dotados de diferentes propriedades, que ainda não conhecemos, poderão intervir na ação magnética.” 

“(...) Constatamos que certos médiuns não têm grande força ou impulsão magnética de per si, 
mas, passam a produzir com fartura quando submetidos à assistência Espiritual evocada e consentida, 
confirmando como a ação da parte dos Espíritos não só é de grande proveito, mas, diríamos, 
indispensável.” 

“9. - (...) 
“10. – A quantidade de fluido não é igual em todos os seres orgânicos, variando segundo as 

espécies, e não é constante, quer em cada indivíduo, quer nos indivíduos de uma espécie. Alguns 
Há,que se acham saturados desse fluido, enquanto outros o possuem em quantidade apenas 
suficiente. A quantidade de fluido se esgota, podendo tornar-se insuficiente para a conservação da 
vida, se não for renovada pela absorção e assimilação das substâncias que o contêm.  104

“11. – São extremamente variados os efeitos da ação fluídica sobre os doentes, de acordo com 
as circunstâncias. Algumas vezes é lenta e reclama tratamento prolongado; de outras vezes é rápida, 
como uma corrente elétrica. Há pessoas dotadas de tal poder, que operam curas instantâneas nalguns 
doentes, apenas por meio da imposição das mãos, ou, até, exclusivamente por ato da vontade. O fluido 
pode fornecer princípios reparadores ao corpo. (...) Depende ainda das intenções daquele que deseje 
realizar a cura, seja homem ou Espírito. Os fluidos que emanam de uma fonte impura são quais 
substâncias medicamentosas alteradas.” 

“12. – A ligação entre o fluido magnético e os corpos que o recebem é tão íntima que nenhuma 
força física ou química pode destruí-lo. Os reativos químicos e o fogo nenhum efeito têm sobre ele. 
(...).”  

104 KARDEC, Allan. A vida e a morte. In. “O Livro dos Espíritos", cap. 4, qt. 70. 

 

47 



 

“13. – Por último, não é demais repetir que o magnetismo ensaia os seus primeiros passos e 
que muito pouco sabemos sobre o seu principal veículo – o fluido -, e que só o estudo e a 
experimentação poderão um dia descortinar o vasto e ilimitado caminho a percorrer”.  105

“Esta á a parte mais óbvia disso tudo, infelizmente, poucos têm dado a atenção devida a tão 
fascinante estudo”.   106

No passado, os magnetizadores só dispunham da experiência prática para adquirirem o 
conhecimento necessário a operar nesta área, não possuindo eles o conhecimento a respeito da vida 
espiritual, da influência dos espíritos, do perispírito e de todos os outros princípios que o Espiritismo 
hoje disponibiliza para nós. Infelizmente, a maioria dos espíritas, apesar do conhecimento teórico citado 
acima, falta-lhes o conhecimento prático, através da experiência, da análise e da pesquisa no campo 
dos passes.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

106 MELO, Jacob. Assuntos complementares. In “O passe, seu estudo, suas técnicas, sua prática”, cap. IV, pp. 67 e 68. 

105 MICHAELUS. In “Magnetismo Espiritual”, cap. 6, pp. 46 a 50. 

 

48 



 

QUARTO MÓDULO 
 

AULA I – ANATOMIA E CORPOS ESPIRITUAIS 
 
1. INTRODUÇÃO 
 

A equipe Manoel P. de Miranda destaca que “outra matéria de estudo indispensável é a do 
corpo humano, porque tornará o doador de energias mais consciente quanto ao funcionamento dessa 
maravilhosa máquina com que lidará em seu trabalho de cura”.   107

De igual modo recomenda André Luiz: “O estudo da constituição humana é naturalmente 
aconselhável, tanto quanto o aluno de enfermagem, embora não seja médico, se recomenda a 
aquisição de conhecimentos do corpo em si. E do mesmo modo que esse aprendiz de rudimentos da 
Medicina precisa tentar a assepsia do seu quadro de trabalho, o médium passista necessitará vigilância 
no seu campo de ação, porquanto de sua higiene espiritual resultará o reflexo benfazejo naqueles que 
se proponha socorrer. Eis por que se lhe pede a sustentação de hábitos nobres e atividades limpas, 
com a simplicidade e a humildade por alicerces (...)”.   108

 
2. ANATOMIA 
 

É conceito geral que a origem da vida ocorre no momento da união do óvulo com o 
espermatozoide. Acredita-se que neste instante o espírito une-se a esta célula inicial, originando o 
processo encarnatório; sendo que o perispírito permanece unido a este novo organismo célula por 
célula, formando todos os tecidos, órgãos e sistemas do corpo físico, além de organizar os processos 
responsáveis pelo desenvolvimento e manutenção da vida até que ocorra o processo desencarnatório. 
A unidade básica de formação do corpo humano é chamada de célula, sendo esta  denominada de 
unidade morfológica e fisiológica dos organismos vivos. As células em seu processo de 
desenvolvimento embrionário sofrem processos de diferenciação adquirindo funções especializadas.  

Estas especializações dão origem a agrupamentos de células chamadas tecidos. Estes ao se 
desenvolverem formam os mais diversos órgãos com funções específicas. Da união de diferentes 
órgãos temos o surgimento dos diversos sistemas que dão sustentação, funcionamento e manutenção 
aos organismos vivos. 

De modo geral temos os sistemas digestório, circulatório, respiratório, excretor, esquelético, 
muscular, genital, endócrino e o nervoso. Todos são de fundamental importância para a manutenção da 
vida, mas daremos ênfase neste trabalho ao sistema nervoso, devido à sua estreita correlação com os 
processos de transmissão e transformação de energias que ocorrem durante a aplicação do passe 
espírita.  

 
2.1. Pele 

Na pele existem diversos tipos de 
receptores de estímulos táteis, a pele 
também é o maior órgão sensorial que 
possuímos. São esses receptores que 
recebem e transmitem ao cérebro a 
sensação de toque. Alguns desses 
receptores são terminações nervosas 
livres, que reagem a estímulos mecânicos, 
químicos e térmicos, sobretudo os 
dolorosos. Os músculos piloeretores são 
os responsáveis por nossos pêlos ficarem 
eriçados em diversas situações.. 

108 XAVIER, Francisco C. e VIEIRA, Waldo. Mediunidade curativa. In “Mecanismos da Mediunidade”, cap. 22, p. 146. 

107 Equipe do projeto Manoel Philomeno de Miranda. O dar e o receber. In “Terapia pelos passes”, p. 70. 

 

49 



 

2.2. Sistema Esquelético 
 

O sistema esquelético é constituído de ossos e cartilagens, além dos ligamentos e tendões. O 
esqueleto é responsável por sustentar e dar forma ao corpo. Ele também protege os órgãos internos e 
atua em conjunto com os sistemas muscular e articular para permitir o movimento. 

 

 
 
 
 
2.3. Sistema Muscular 
 

O Sistema Muscular é o conjunto de 
músculos que nos permite a 
movimentação do esqueleto, produção de 
calor, auxílio ao fluxo sanguíneo, 
preenchimentos, postura e sustentação do 
corpo. Existem dois tipos de tecidos 
musculares - liso, estriado cardíaco e 
estriado esquelético. 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

50 



 

 
2.4. Sistema auditivo 

 
A anatomia do nosso sistema auditivo é extremamente complexa e pode ser amplamente 

dividida em duas partes: a periférica e a central. Cada parte tem uma função diferente e é essencial 
para a nossa capacidade de ouvir corretamente. Explicaremos sobre cada uma delas a seguir: 

O sistema auditivo periférico pode ser definido como o conjunto de órgãos responsáveis por 
captar e transmitir o som para as vias auditivas, que fazem parte do sistema auditivo central. O 
conjunto periférico é composto por três partes essenciais: 

 
2.4.1 Ouvido externo 
 

Formado pelo pavilhão auricular (ou orelha) e o canal auditivo. Seu papel é coletar, amplificar o 
som e enviá-lo na forma de vibrações para o tímpano. Além disso, é no ouvido externo que a cera de 
ouvido é produzida para evitar que microorganismos entrem no canal auditivo. 

 
2.4.2 Ouvido médio 
 

É um espaço pequeno - pouco maior do que um comprimido de aspirina - que normalmente é 
cheio de ar. O ouvido médio é composto pelo tímpano e por três ossículos: martelo, bigorna e estribo. 
Essa parte do sistema auditivo amplifica e transforma as vibrações sonoras provenientes do ouvido 
externo em vibração mecânica. A orelha média também serve para proteger o ouvido interno de sons 
externos muito altos (acima de 80 dB). 

 
2.4.3 Ouvido interno 
 

O ouvido interno é a parte mais importante do aparelho auditivo periférico e contém órgãos de 
audição e equilíbrio. Em termos de equilíbrio, são os canais semicirculares que transferem as 
informações sobre o movimento da cabeça para o cérebro através do nervo vestibulococlear. Já a parte 
auditiva é formada pela cóclea, que recebe esse nome por causa de sua forma em espiral, similar a um 
caracol. A cóclea contém milhares de células sensoriais, as chamadas células ciliadas, conectadas ao 
sistema auditivo central pelo nervo auditivo. Essas células merecem uma atenção especial, já que são 
extremamente importantes para uma audição de qualidade e, ao mesmo tempo, muito frágeis. Elas não 
se renovam e sofrem uma degradação natural ao longo do tempo. Por isso, é comum o aparecimento 
de perda auditiva relacionada ao envelhecimento (presbiacusia). 

As células ciliadas também podem ser destruídas se forem expostas a um volume excessivo 
por um longo período de tempo. Então, é preciso monitorar o tempo que você fica em locais com 
barulho acima de 80 dB. 

 
2.4.5 Sistema auditivo central 
 

O sistema auditivo 
central é formado por vias e 
nervos auditivos que carregam 
os sinais neurais para que eles 
sejam, finalmente, processados 
pelo cérebro. Assim, o processo 
de audição fica completo e a 
pessoa compreende o que está 
ouvindo. 

 

 

51 



 

 
2.5 O Olho 

 
Os olhos apresentam forma de uma esfera com 24mm de diâmetro, 75 mm de circunferência, 

6,5 cm3 de volume e peso de 7,5 g. Eles estão protegidos em cavidades ósseas no crânio chamadas 
órbitas e pelas pálpebras. Assim, eles ficam protegidos de lesões e as pálpebras impedem a entrada de 
sujeiras. A sobrancelha também dificulta a passagem de suor para os olhos. 

 
Os principais componentes do olho são: 

 
Esclera: é uma 

membrana fibrosa que protege o 
globo ocular, sendo vulgarmente 
chamada de o “branco dos 
olhos”. É recoberta por uma 
membrana mucosa, delgada e 
transparente, denominada 
conjuntiva. 

Córnea: é a parte 
transparente do olho, constituída 
por uma fina e resistente 
membrana. Tem como função a 
transmissão de luz, refração e 
proteção do sistema óptico. 

Coroide: é uma 
membrana rica em vasos 
sanguíneos, responsável pela 
nutrição do globo ocular. 

Corpo ciliar: tem como função secretar o humor aquoso e contém a musculatura lisa 
responsável pela acomodação do cristalino. 

Íris: é um disco diversamente colorido e envolve a pupila, porção central que controla a entrada 
de luz no olho. 

Retina: a parte mais interna e importante do olho. A retina possui milhões de fotorreceptores, 
que enviam sinais pelo nervo óptico até ao cérebro, onde são processados para criar uma imagem. 

Cristalino ou lente: é um disco transparente localizado atrás da íris com a função de realizar a 
acomodação visual, pois pode alterar a sua forma para garantir a focalização da imagem. 

Humor aquoso: líquido transparente localizado entre a córnea e o cristalino com a função de 
nutrir essas estruturas e regular a pressão interna do olho. 

Humor vítreo: líquido que ocupa o espaço entre o cristalino e a retina. 
 
Como o olho funciona? 

 
Inicialmente, a luz atravessa a córnea e chega a íris, onde a pupila controla a intensidade de 

luz a ser recebida pelo olho. Quanto maior a abertura da pupila, maior é a quantidade de luz que entra 
nos olhos. A imagem chega então ao cristalino, uma estrutura flexível que acomoda e focaliza a 
imagem na retina. Na retina existem diversas células fotorreceptoras que através de uma reação 
química transformam as ondas luminosas em impulsos elétricos. A partir daí, o nervo ótico os 
conduzem até o cérebro, onde ocorre a interpretação da imagem. Cabe ressaltar que no cristalino a 
imagem sofre refração, logo, forma-se uma imagem invertida na retina. É no cérebro que ocorre o 
correto posicionamento. 

 

 

52 



 

 
2.6. Sistema Endócrino 
 

O Sistema Endócrino é o conjunto de glândulas responsáveis pela produção dos hormônios 
que são lançados no sangue e percorrem o corpo até chegar aos órgãos-alvo sobre os quais atuam.Os 
hormônios possuem funções diversas, que vão desde o desenvolvimento de características sexuais 
secundárias até o controle da glicemia no organismo. Podemos dizer, portanto, que os hormônios 
garantem o equilíbrio de nosso organismo. As glândulas endócrinas estão localizadas em diferentes 
partes do corpo: hipófise, tireoide e paratireoides, timo, supra renais, pâncreas e as glândulas 
sexuais. Junto com o sistema nervoso, o sistema endócrino coordena todas as funções do nosso 
corpo.  
 

 
 

2.6.1. Glândula Pineal 
 

●​ A glândula pineal produz melatonina (descoberto em 1958), um 
hormônio derivado da serotonina que modula os padrões de sono nos 
ciclos circadianos (ciclo dia/noite - vigília/sono) e sazonais.   

●​ A forma da glândula se assemelha a uma pinha, daí o seu nome. 
●​ Tem atividade inibidora sobre as gônadas sexuais e promove o retardo 

da puberdade. A glândula pineal é grande na infância e reduz de 
tamanho, atrofia na puberdade. 

●​ O filósofo René Descartes defendia a tese de que a glândula pineal 
seria a morada da alma. No Oriente acredita-se que ela é uma espécie 
de terceiro olho atrofiado. Os praticantes da yoga indiana afirmam que 
ela é a janela de Brahma. 

 

53 

https://www.todamateria.com.br/glandulas-endocrinas/
https://www.todamateria.com.br/sistema-nervoso/
https://www.infoescola.com/filosofos/rene-descartes/


 

 

2.6.2. Hipotálamo 

O hipotálamo coordenada a maior parte das funções endócrinas, exercendo ação direta sobre 
a hipófise e indireta sobre outras glândulas como adrenais, gônadas sexuais, tireoide e mamárias. 
Também age sobre a regulação da temperatura, apetite, sede, ciclo do sono e sistema nervoso 
autônomo. É do tamanho de uma amêndoa. 

 
 
 
 
 
 
2.7. Sistema Circulatório 
 

O coração, os vasos sanguíneos e o 
sangue formam o sistema cardiovascular ou 
circulatório. A circulação do sangue permite o 
transporte e a distribuição de nutrientes, gás 
oxigênio e hormônios para as células de vários 
órgãos. Coleta as excretas metabólicas para 
serem eliminadas pelos órgãos excretores.  
 

 

 

54 

https://drauziovarella.uol.com.br/corpo-humano/glandula-adrenal-suprarrenal/
https://drauziovarella.uol.com.br/corpo-humano/tireoide/


 

 
2.7.1. O Coração 
 

O coração, os vasos sanguíneos e o sangue formam o sistema cardiovascular ou circulatório. A 
circulação do sangue permite o transporte e a distribuição de nutrientes, gás oxigênio e hormônios para 
as células de vários órgãos. O coração situa-se na cavidade torácica entre os pulmões. O coração 
humano divide-se em quatro cavidades. Na parte superior situam-se as aurículas direita e esquerda e, 
na parte inferior, os ventrículos direito e esquerdo. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
2.8. Sistema Linfático 

O sistema linfático é o principal sistema de defesa do 
organismo. Pois colabora com glóbulos brancos para proteção 
contra partículas, bactérias, vírus e outros microrganismos  
invasores. O sistema linfático compreende o conjunto formado 
pela linfa, pelos vasos linfáticos e órgãos como os linfonodos ou 
gânglios (quando inflama causa a íngua), o baço, o timo e as 
tonsilas palatinas (amígdalas). Ele é constituído por uma vasta 
rede de vasos semelhantes às veias (vasos linfáticos), que se 
distribuem por todo o corpo. Assim, os vasos linfáticos têm a 
função de drenar o excesso de líquido que sai do sangue e 
banha as células. Esse excesso de líquido, que circula nos 
vasos linfáticos e é devolvido à corrente sanguínea, chama-se 
linfa ou fluido linfático.  

 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

 

55 



 

 
2.8.1. O Timo 
 

●​ Cresce até a puberdade, e nessa fase inicia sua involução, permanecendo somente resquícios 
dele na velhice. 

●​ Produz  defesa contra infecções, ativa Linfócitos T. 
 

                    Adulto com Timo atrofiado                                    Criança com Timo desenvolvido 
 
2.8.2. O Baço 
 
O baço é o maior órgão do sistema linfático do corpo humano, tem forma oval e pesa cerca de 150 
gramas. Situa-se na região superior esquerda do abdômen, à esquerda do estômago e acima do rim 
esquerdo. Ajuda na defesa do organismo. 
 
 Existem várias funções importantes desempenhadas pelo baço, incluindo: 
 
A.​ Remoção de glóbulos vermelhos lesionados e 

"velhos": o baço funciona como um filtro que detecta os 
glóbulos vermelhos que já estão ficando velhos ou que 
foram danificados ao longo do tempo, removendo-os 
para que outros mais novos possam substituí-los; 

B.​ Produção de glóbulos vermelhos: o baço pode 
produzir este tipo de células do sangue quando existe 
algum problemas com a medula óssea dos ossos 
longos; 

C.​ Armazenamento de sangue: o baço consegue 
acumular até cerca de 250 ml de sangue, colocando-o 
de volta no corpo sempre que acontece uma 
hemorragia, por exemplo; 

D.​ Remoção de vírus e bactérias: ao filtrar o sangue, o 
baço é capaz de identificar microrganismos invasores, 
como vírus e bactérias, removendo-os antes que 
provoquem alguma doença; 

 

56 

http://drauziovarella.uol.com.br/corpo-humano/rim/


 

E.​ Produção de linfócitos: estas células produzem  parte dos glóbulos brancos e ajudam o sistema 
imune a combater infecções. 

2.9. Sistema Respiratório 
 

O sistema respiratório é o conjunto dos órgãos responsáveis pela absorção do oxigênio do ar 
pelo organismo e da eliminação do gás carbônico retirado das células. Ele é formado pelas vias 
respiratórias e pelos pulmões. Os órgãos que compõem as vias respiratórias são: cavidades nasais, 
faringe, laringe, traquéia, brônquios e alvéolos. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

2.10. Sistema Digestório 
 

O sistema digestório é o sistema do corpo humano responsável por garantir o processamento 
do alimento que ingerimos, promovendo a absorção dos nutrientes nele contidos e a eliminação do 
material que não será utilizado pelo corpo. Esse processamento é garantido graças à ação dos vários 
órgãos que compõem o canal alimentar, bem como pela presença de glândulas acessórias, que 
sintetizam substâncias que são essenciais no processo de digestão, as enzimas digestivas. 

Os órgãos que compõem o sistema digestório são a boca, a faringe, o esôfago, o estômago, o 
intestino delgado, o intestino grosso e o reto. Já as glândulas acessórias desse sistema são as 
glândulas salivares, o pâncreas, o fígado e a vesícula biliar. 

 

57 



 

 
2.11. Sistema Urinário  
 

O aparelho urinário ou sistema urinário é um conjunto de órgãos envolvidos com a formação, 
depósito e eliminação da urina. O aparelho é formado por dois rins, dois ureteres, uma bexiga e uma 
uretra. Os materiais inúteis ou prejudiciais ao funcionamento do organismo, não são assimilados, sendo 
assim eliminados, após a filtração do sangue pelos rins. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
2.12. Sistema Reprodutor 
 

Os sistemas reprodutores masculino e feminino atuam juntos para garantir a multiplicação da 
nossa espécie. Tanto o sistema genital masculino quanto o feminino são responsáveis pela produção 
dos gametas, ou seja, pela produção das células que se unirão na fecundação e darão origem ao 
zigoto. Os gametas são produzidos nas chamadas gônadas, sendo os testículos as gônadas 
masculinas e os ovários as gônadas femininas. Os testículos produzem os espermatozóides, enquanto 
os ovários produzem os ovócitos secundários, chamados popularmente de óvulos. Participam da 
eliminação da urina, através da uretra. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

58 

https://brasilescola.uol.com.br/o-que-e/biologia/o-que-e-especie.htm
https://brasilescola.uol.com.br/o-que-e/biologia/o-que-e-celula.htm
https://brasilescola.uol.com.br/o-que-e/biologia/o-que-e-fecundacao.htm
https://brasilescola.uol.com.br/biologia/ovarios.htm


 

2.12.1. Próstata 
 

●​ Peso 20 a 30 gramas. 
●​ Circunda o colo da bexiga e a uretra, para onde drena sua secreção. 
●​ A partir dos 40 anos sofre hipertrofia. 
●​ Órgão endócrino dependente da hipófise e testículos. 
●​ Produz secreção fina que funciona como meio de transporte líquido para os espermatozóides. 
●​ Regula a acidez, facilitando a fertilidade do espermatozóide aumentando sua mobilidade. 

 
 

2.13. Sistema Nervoso 
 
O sistema nervoso é o mais complexo dos sistemas 
orgânicos, apresenta inúmeras funções no processo de 
manutenção da vida, coordenando todos os movimentos 
voluntários e involuntários de maneira geral; exerce controle e 
manutenção de algumas glândulas; é responsável pela 
percepção e reação aos estímulos que chegam ao organismo 
proveniente do meio externo através da visão, olfato, paladar, 
audição, tato, dor e alterações de temperatura. Apesar de 
inúmeras e importantes funções o sistema nervoso é 
constituído basicamente de um único tipo de célula – os 

neurônios – células estas com especialização ímpar, as quais se interligam formando as vias nervosas 
e os centros ou plexos nervosos.  

Com a finalidade de estudo e melhor compreensão este sistema pode ser dividido de duas 
maneiras: Anatomicamente em sistema nervoso central e sistema nervoso periférico e funcionalmente 
ou fisiologicamente em sistema nervoso de relações e sistema nervoso autônomo. Do ponto de vista 
anatômico pode-se dividir o sistema nervoso em:  

- Sistema nervoso central, composto pelo encéfalo (constituído pelos órgãos que se 
encontram no interior da caixa craniana - cérebro, tronco encefálico e cerebelo) e medula 
espinhal que se localiza no interior da coluna vertebral.  

- Sistema nervoso periférico constituído das fibras nervosas que se distribuem por todo 
o organismo e são classificadas em vias sensitivas ou motoras. As vias sensitivas enviam os 
estímulos das regiões periféricas para os centros nervosos e as vias motoras levam os 
estímulos dos centros nervosos para todo o organismo.  

A outra classificação colocada acima, refere-se ao seu funcionamento ou fisiologia, sendo 
dividido em sistema nervoso de relações e sistema nervoso autônomo. O sistema nervoso de relações 
compreende os mecanismos de percepção do meio ambiente (percepções sensoriais) e os comandos 
das reações daí decorrentes, como o comando dos movimentos voluntários, por exemplo. 

 

59 



 

 Gurgel  divide as funções do sistema nervoso em três grandes categorias: 109

1) Ações provocadas por estímulos que chegam aos centros nervosos e que se originam 
em razão das condições do ambiente onde está o organismo – interação com o meio;  

2)  Ações provocadas por estímulos decorrentes das condições funcionais do próprio 
organismo – ação visceral;  

3) Ações provocadas a partir da atividade intelectual – ação intelectiva, está sendo 
considerada a mais nobre atividade em que se envolve o sistema nervoso, embora, do ponto de 
vista espírita o sistema nervoso seja, neste caso, apenas acessório.  

 
Considera-se que a parte realmente essencial do fenômeno se desenvolve ao nível do espírito. 

As ações viscerais do sistema nervoso são sempre muito rápidas e ocorrem sem que sejam percebidas 
pelo indivíduo. Já as interações com o meio ambiente produzem respostas que podem ser lentas ou 
rápidas a depender de contarem ou não com a participação do intelecto.  

Com relação aos centros nervosos envolvidos, Gurgel classifica as reações do sistema nervoso 
em:  

Reação medular  
Reação encefálica inferior 
Reação encefálica superior ou cortical 
 
As reações nervosas ao nível medular – reflexos – acontecem em resposta a certos estímulos 

específicos, como a dor, por exemplo, e caracteriza-se por respostas muito rápidas, que produzem, 
entretanto, movimentos bastante simples. Mesmo ocorrendo reflexo medular, uma parcela do estímulo 
recebido pela medula é enviada ao cérebro que pode vir a comandar movimentos mais complexos.  

As reações ao nível encefálico inferior são mais complexas que as reações medulares, sendo 
neste nível que se estabelece o controle da maioria das atividades subconscientes do corpo, tais como: 
respiração, pressão arterial, equilíbrio, salivação, etc. Neste nível também são controladas algumas 
atividades conscientes menos elaboradas, como, por exemplo, a raiva, a excitação sexual, as reações 
à dor, etc. Mesmo nas ações comandadas pelo encefálico inferior, a medula é sempre requisitada a 
operar de forma complementar.  

O encéfalo superior constitui a região mais externa do cérebro, o 
córtex cerebral, e é justamente por isso que essas reações são 
também chamadas de reações corticais. Nestas reações o espírito 
desempenha um papel fundamental. Nelas, os diferentes 
estímulos sensoriais que atingem o córtex são transmitidos ao 
perispírito, permitindo assim, ao espírito, ter conhecimento delas. 
No perispírito as informações sofrem um complexo processo de 
integração, de forma a que venham possibilitar um adequado 
delineamento da ocorrência vivenciada pelo indivíduo. Tem-se aí a 
sensação de dor e informação visual, além da informação sobre a 
contração muscular já comandada pela medula, mas sempre com 
base em experiências anteriores.  
Cabe ao Espírito, após análise e julgamento da situação, emitir, ou 
não, comandos a serem viabilizados, no corpo físico, através de 
estímulos motores a serem gerados pelos centros nervosos 
corticais. Mesmo nestas, os centros nervosos da medula são 
requeridos a agir de modo auxiliar, como também certos centros 
do encéfalo inferior. O espírito julga quanto à necessidade de 

serem adotadas medidas complementares para a efetiva proteção do organismo. Caso julgadas 
necessárias, essas medidas serão comandadas, ao nível do corpo físico, pelo córtex cerebral.      110

110 SBEE – Sociedade brasileira de estudos espíritas, p. 22. 

109 GURGEL, Luiz Carlos de M. Sistema Nervoso. in.: “O passe”, cap. VI, pp. 45 a 54 

 

60 



 

2.12.1. Encéfalo 
 
O nosso sistema nervoso é dividido em sistema 
nervoso central, constituído pelo encéfalo, pela 
medula espinhal e pelo sistema nervoso periférico 
(nervos cranianos e raquidianos). O encéfalo é 
formado pelo cérebro, tronco encefálico e cerebelo, 
elementos importantes na constituição nervosa do 
nosso organismo. No interior da caixa craniana, 
encontramos o encéfalo, uma parte do Sistema 
Nervoso Central (SNC) que recebe, processa e gera 
respostas às mensagens que chegam até ele. 
 
 
 
 

 
11.2. O Cérebro 

 
O cérebro, que é considerado o núcleo de 

inteligência e aprendizagem do nosso corpo, é a maior 
parte do encéfalo, compondo cerca de 80% da massa 
total dessa parte do SNC e consome 20 % do oxigênio 
do corpo. Ele pode ser dividido em duas partes, o 
hemisfério cerebral esquerdo e o direito, que estão 
conectados pelo corpo caloso, uma estrutura formada por 
um espesso feixe de fibras nervosas.  

Os dois hemisférios cerebrais atuam em funções 
distintas. O hemisfério esquerdo, por exemplo, na maioria 
das vezes, está ligado à linguagem, realização de 
cálculos, algumas memórias, resolução de problemas e 
fala. O hemisfério direito está mais relacionado com a interpretação de imagens, habilidades manuais 
não verbais, intuições, espaços em três dimensões e percepção de músicas. Nos músicos treinados, a 
informação musical é processada nos dois hemisférios cerebrais.  

Vale destacar ainda que, na maioria das pessoas, os hemisférios comandam lados opostos do 
corpo. Isso quer dizer que o lado esquerdo do cérebro, por exemplo, controla movimentos e sentidos do 
lado direito do corpo.  

Analisando o corte de um cérebro, 
é possível perceber que a região 
mais externa é mais escura 
(substância cinzenta) quando 
comparada à parte interna 
(substância branca). A região mais 
externa, que apresenta espessura 
que varia de 1 a 4 mm, é 
denominada de córtex cerebral e 
abriga os corpos celulares dos 
neurônios. Já a parte mais interna é 
rica em feixes de axônios 
mielinizados, o que garante uma 
coloração mais clara.   
 

 

61 

https://brasilescola.uol.com.br/biologia/sistema-nervoso.htm
https://brasilescola.uol.com.br/biologia/sistema-nervoso.htm


 

2.13.3. O Bulbo 

O bulbo (ou medula oblonga) é o órgão que está em 
contato direto com a medula espinhal, é via de passagem de 
nervos para os órgãos localizados mais acima. No bulbo, 
estão localizados corpos celulares de neurônios que 
controlam funções vitais, como os batimentos cardíacos, o 
ritmo respiratório e a pressão sanguínea. Também contém 
corpos celulares de neurônios relacionados ao controle da 
deglutição, da tosse e do vômito.  

 
 
 
 

 
2.13.4. Áreas Sensoriais 
 
Um sistema sensorial consiste em neurônios 
sensoriais (incluindo as células receptoras 
sensoriais), caminhos neurais e partes do cérebro 
envolvidas na percepção sensorial. Sistemas 
sensoriais comumente reconhecidos são aqueles 
visão, audição, tato, paladar, olfato e equilíbrio. Em 
suma, os sentidos são transdutores do mundo 
físico para o reino da mente, onde interpretamos a 
informação, criando nossa percepção do mundo 
que nos rodeia. 
 
 
 

2.13.5. O Cerebelo 
 
O cerebelo é uma parte do sistema nervoso 

central que está relacionada, principalmente, com 
nossa postura e equilíbrio. Ele ocupa uma grande parte 
da fossa craniana posterior e constitui 
aproximadamente 10% do volume do encéfalo. Fica 
situado dorsalmente ao bulbo e à ponte e liga-se à 
medula e ao bulbo pelo pedúnculo cerebelar.Coordena 
os movimentos do corpo. Faz verificações constantes 
da posição dos membros. Regula a intensidade e 
amplitude dos movimentos. Cuida da manutenção do 
equilíbrio.   

 
 

 
2.13.6. Produção e Fluxo do Líquor 
 
O líquido cefalorraquidiano (LCR), 
também conhecido como líquor ou fluido 
cérebro espinhal, é definido como um 
fluido corporal estéril, incolor, encontrado 
no espaço subaracnoideo no cérebro e 
medula espinhal (entre as meninges 
aracnoide e pia-máter). Caracteriza-se 

 

62 

https://pt.wikipedia.org/wiki/C%C3%A9lula
https://pt.wikipedia.org/wiki/C%C3%A9rebro
https://pt.wikipedia.org/wiki/Mente
https://brasilescola.uol.com.br/biologia/sistema-nervoso-central.htm
https://brasilescola.uol.com.br/biologia/sistema-nervoso-central.htm
https://brasilescola.uol.com.br/biologia/estruturas-encefalo-suas-funcoes.htm
https://www.infoescola.com/anatomia-humana/cerebro/
https://www.infoescola.com/anatomia-humana/medula-espinhal/
https://www.infoescola.com/sistema-nervoso/meninges/


 

por ser uma solução salina pura, com baixo teor de 
proteínas e células, atuando como um amortecedor para o 
córtex cerebral e a medula espinhal. 

Outra função deste líquido é fornecer nutrientes 
para o tecido nervoso e remover resíduos metabólicos do 
mesmo. É sintetizado pelos plexos coroidais, epitélio 
ventricular e espaço subaracnoide em uma taxa de 
aproximadamente 20 mL/hora. Em recém-nascidos, este 
líquido é encontrado em um volume que varia entre 10 a 60 
mL, enquanto que no adulto fica entre 100 a 150 mL. 
 
 
2.13.7. Nervos Cranianos 
 

Nervos cranianos partem do encéfalo, em doze 
pares, conectando-o a órgãos do sentido e músculos, 
principalmente os localizados na região da cabeça. São 
eles:  
 
I – Nervo olfatório 

É um nervo sensitivo e, como sugere seu nome, transmite impulsos relacionados ao olfato. 
 

II – Nervo óptico 
Também sensitivo. Suas fibras estão relacionadas com os impulsos visuais. 
 

III- Nervo óculo-motor 
Nervo motor que se relaciona, como o próprio nome indica, ao movimento dos olhos. É 

importante salientar que esse nervo relaciona-se com quatro dos seis músculos externos que movem 
essa importante estrutura. 

 
IV- Nervo troclear 

Esse nervo é o menor dos nervos 
cranianos. Ele inerva o músculo oblíquo 
superior do olho.  

 
V- Nervo trigêmeo 

É um nervo misto: fibras motoras estão 
relacionadas com os músculos da mastigação; 
e as sensitivas enviam mensagens dos olhos, 
glândulas lacrimais, pálpebras, dentes, 
gengivas, lábios, palato, pele da face e couro 
cabeludo. 

 
VI- Nervo abducente 

Nervos predominantemente do tipo 
motor que são responsáveis por informações 
relacionadas com os movimentos dos olhos, 
bem como o ajustamento do foco e de luz. 
Algumas fibras sensitivas atuam em 
informações relativas às condições musculares 
do indivíduo. 

 

 

63 

https://www.infoescola.com/biologia/cortex-cerebral/
https://www.infoescola.com/biologia/tecido-nervoso/


 

VII- Nervo facial 
Nervo misto. Fibras motoras fornecem 
impulsos relacionados com a expressão 
facial e liberação de lágrimas e saliva. 
Fibras sensitivas são responsáveis por 
aspectos relacionados com a gustação. 
 
VIII- Nervo vestibulococlear 
Esse nervo sensitivo está relacionado com 
o equilíbrio corporal e audição. 
 
IX- Nervo glossofaríngeo 
Do tipo misto. As fibras sensitivas são 
responsáveis pelos impulsos originários da 
faringe, tonsilas, língua e carótidas; e as 
motoras, por levar impulsos às glândulas 
salivares e músculos faríngeos. 
 
X- Nervo vago 
Nervo misto que está relacionado com os 
batimentos cardíacos, funcionamento dos 
pulmões e sistema digestório, fala e 
deglutição. 
 
XI- Nervo acessório 
Nervo motor que envia mensagens aos 
ombros, pescoço, faringe, laringe e palato 
mole. 
 
XII- Nervo hipoglosso 
Nervo motor responsável pelos movimentos 
dos músculos da língua, faringe e laringe. 
 

2.13.8. Nervo Vago 
 

O nervo vago é o maior nervo craniano e tem origem na parte 
de trás do bulbo raquidiano, uma estrutura cerebral que liga o cérebro 
com a medula espinal, e sai do crânio por uma abertura chamada de 
forame jugular, descendo pelo pescoço e tórax até terminar no 
estômago. Durante o trajeto do nervo vago, este inerva a faringe, 
laringe, coração e outros órgãos, sendo através dele que o cérebro 
percebe como estão esses órgãos e regulariza diversas de suas 
funções. Algumas das principais funções do nervo vago incluem: 

●​ Reflexos da tosse, deglutição e vômito; 
●​ Contração das cordas vocais para a produção da voz; 
●​ Controle da contração do coração; 
●​ Diminuição da frequência dos batimentos cardíacos; 
●​ Movimentos respiratórios e constrição dos brônquios; 
●​ Coordenação dos movimentos do esôfago e intestino, e 

aumento da secreção gástrica; 
●​ Produção de suor. 

 

64 



 

 
 
 
 
2.13.9. Olfação e Gustação 

 
O olfato e o paladar estão intimamente 

relacionados. As papilas gustativas da língua 
identificam os sabores, ao passo que os nervos 
localizados no nariz identificam os odores. Alguns 
sabores - como o salgado, o amargo, o doce e o 
ácido - podem ser reconhecidos sem que o sentido 
do olfato intervenha. 
 
 
 
 
 
2.13.10. Sistema Nervoso Simpático e Parassimpático 
 

O sistema nervoso autônomo é também chamado de sistema nervoso visceral ou sistema 
nervoso da vida vegetativa. Ele reage a estímulos originados das condições funcionais do próprio 
organismo. É este sistema que controla as funções viscerais do corpo. Ele ajuda, por exemplo, a 

controlar a pressão arterial, a motricidade e 
secreções do sistema digestivo, a produção da 
urina, a sudorese, a temperatura, etc. Suas 
ações ocorrem principalmente através dos 
centros nervosos localizados na medula e no 
nível encefálico inferior (cerebelo). O sistema 
nervoso autônomo costuma ser dividido em 
sistema simpático e parassimpático, sendo que 
estes dois segmentos sempre trabalham em 
oposição, isto é, comandando ações contrárias 
sobre cada um dos órgãos em que atuam. Por 
exemplo: o simpático age sobre a pupila do olho 
provocando a sua dilatação; o parassimpático 
estimula sua contração. O simpático aumenta a 
frequência dos batimentos cardíacos; o 
parassimpático, sua redução.  
As ações do simpático ocorrem através de fibras 
nervosas que se originam na medula e formam 
duas cadeias ganglionares – uma em cada lado 
da coluna vertebral – que se estendem desde o 
pescoço até as nádegas.  
No parassimpático, as fibras nervosas deixam o 
sistema nervoso central através de vários 
nervos que partem do encéfalo – principalmente 

o vago – e, também, através de outros que têm origem na medula.  
O sistema nervoso simpático é responsável pelas alterações no organismo em situações de 

estresse ou emergência. Assim, deixa o indivíduo em estado de alerta, preparado para reações de luta 
e fuga. O sistema nervoso parassimpático tem a função de fazer o organismo retornar ao estado de 
calma em que o indivíduo se encontrava antes da situação estressante.  

 

65 



 

 Sistema nervoso simpático Sistema nervoso parassimpático 

Definição 
O sistema nervoso simpático é a primeira 
das duas divisões do sistema nervoso 
autônomo. 

O sistema nervoso parassimpático é a 
segunda das duas divisões do sistema 
nervoso autônomo. 

Função 
Responsável por preparar o organismo para 
responder a situações de estresse e 
emergência. 

Responsável por fazer o corpo retornar a 
um estado emocional estável e de calma, 
além de controlar alguns sistemas e ações 
não conscientes, como a respiração. 

Principais 
atividades 

Aumentar a frequência cardíaca e a pressão 
arterial, liberar adrenalina, contrair e relaxar 
músculos, dilatar os brônquios, dilatar as 
pupilas, aumentar a transpiração. 

Diminuir a frequência cardíaca, diminuir a 
pressão arterial, diminuir a adrenalina, 
diminuir a quantidade de açúcar no sangue, 
controlar o tamanho das pupilas. 

 
Ambos são partes do sistema nervoso autônomo. Este é responsável pelas ações espontâneas 

do corpo, como respiração, batimentos cardíacos, digestão, controle da temperatura corporal, entre 
várias outras funções, administradas pelos sistemas simpático e parassimpático.  

 
O que é o sistema nervoso simpático? 

 
Também conhecido como sistema ortossimpático ou 

sistema toracolombar, o sistema nervoso simpático prepara o 
corpo para lidar com situações de estresse ou de emergência. 
Neste sentido, nos momentos em que o cérebro percebe um 
perigo, entra em ação o sistema nervoso simpático. Durante o 
estresse ou emergência, o sistema irá desencadear uma série 
de ações internas. Tudo para que o indivíduo responda à 
situação de modo a se livrar do mal-estar ou perigo. O sistema 
irá por exemplo:  

●​ Aumentar os batimentos cardíacos; 
●​ Liberar adrenalina; 
●​ Aumentar a pressão arterial; 
●​ Contrair e relaxar músculos. 

Há ainda outras mudanças físicas em momentos em 
que o sistema nervoso simpático é acionado. Entre elas estão:  

●​ Dilatação das passagens dos brônquios, para maior 
retenção de oxigênio; 

●​ Dilatação das pupilas, para melhorar o sentido de 
visão; 

●​ Contração de vasos sanguíneos; 
●​ Aumento da contração do esôfago; 
●​ Transpiração. 

 
Outras respostas do corpo são a sensação de calor e frio, assim como a dor. 

 

66 



 

2.13.11. Medula Espinhal 
 

●​ A medula espinhal é a porção alongada do 
sistema nervoso central, que se inicia logo abaixo 
do bulbo, no forame magno, atravessando o canal 
das vértebras, estendendo-se até a primeira ou 
segunda vértebra lombar, atingindo entre 44 e 46 
cm de comprimento. A medula espinhal ocupa 
toda a extensão do canal vertebral no indivíduo 
adulto. Da ponta da medula espinhal sai um 
filamento terminal, que vai até o cóccix. 

●​ Ao redor da medula encontra-se o líquido 
cefalorraquidiano que banha todo o Sistema 
Nervoso Central. A partir deste líquido, diversas 
doenças podem ser diagnosticadas, como 
meningite, traumas físicos e alguns tumores. 

●​ A medula espinhal está envolvida pelas mesmas 
três meninges que envolvem o cérebro: 
dura-máter, aracnóide e pia-máter. 

●​ A medula espinhal não é apenas um condutor de 
impulsos nervosos. Os circuitos neuronais 
medulares são importantes na produção dos 
movimentos musculares, pois eles exercem o 
controle direto sobre os músculos. 

●​ A medula espinhal tem a função de conduzir 
impulsos nervosos das regiões do corpo até o 
encéfalo, produzir impulsos e coordenar 
atividades musculares e reflexos. 

●​ O reflexo de coçar é resultado de um reflexo 
medular. O estímulo é a coceira, prurido ou 
cócegas sobre uma região do corpo. 

 

 

67 

https://www.infoescola.com/anatomia-humana/vertebras/
https://www.infoescola.com/anatomia-humana/coccix/
https://www.infoescola.com/sistema-nervoso/liquido-cefalorraquidiano/
https://www.infoescola.com/sistema-nervoso/liquido-cefalorraquidiano/
https://www.infoescola.com/biologia/sistema-nervoso/
https://www.infoescola.com/biologia/sistema-nervoso/
https://www.infoescola.com/sistema-nervoso/meninges/
https://www.infoescola.com/anatomia-humana/cerebro/


 

2.13.12. Arco Reflexo Simples 
 

O arco reflexo é a resposta imediata à excitação de um nervo, sem a vontade ou consciência 
do indivíduo, ou seja, é um estímulo que não chega até o encéfalo, ele recebe resposta na medula. O 
ato reflexo é o mais rápido mecanismo de estímulo e resposta do sistema nervoso. Ocorre quando 
reagimos de maneira instantânea e involuntária a estímulos ambientais. Alguns reflexos são inatos, 
como a flexão da perna de um recém nascido ao se fazer cócegas em seus pés.  

Reflexos são atos involuntários que nos ajudam a nos proteger contra perigos iminentes. Esses 
atos acontecem tão rapidamente que a reação acontece antes mesmo da mensagem chegar ao 
cérebro.  

Na espécie humana é possível citar diversos exemplos de reflexos, como o reflexo palpebral, 
que é o reflexo de defesa contra a aproximação de objetos estranhos ao olho humano. Também dá 
para citar o reflexo motor de retirada do braço, que é um reflexo em resposta a estímulos dolorosos ao 
braço.  

 
 
 
 
3. CORPOS NA ENCARNAÇÃO 

 
O ser humano como conhecemos atualmente é um sistema de grande 
complexidade, o qual foi evoluindo e modificando-se ao longo da evolução do 
planeta terra visando a sua adaptação e sobrevivência durante milhares de anos. 
De maneira geral do ponto de vista científico, normalmente considera-se no 
estudo do corpo humano, apenas o corpo físico, sua fisiologia e correlações com 
tudo que o cerca.  
Do ponto de vista do espiritismo e outras doutrinas e religiões, consideram-se 
também outras estruturas análogas que são responsáveis pelo surgimento, 
manutenção e evolução da vida, estruturas estas das quais pouco ainda se sabe. 
Algumas correntes espiritualistas acreditam que sete corpos estão envolvidos 

neste complexo sistema. Neste estudo daremos ênfase aos cinco corpos considerados pela doutrina 
espírita, no entendimento do processo de evolução da vida que são: O corpo físico, o duplo etéreo, o 
corpo espiritual (perispírito), corpo mental e o espírito.  

No estudo destes cinco corpos didaticamente descreve-se o duplo etéreo e o perispírito como 
um revestimento do corpo físico, mas não devemos perder a ideia de que eles interpenetram-se de 
maneira dinâmica.  

 

68 



 

AULA II – O DUPLO ETÉREO 
1. DEFINIÇÃO 
 

O duplo etéreo é um corpo ou veículo provisório, espécie de mediador plástico ou elemento de 
ligação entre o perispírito e o corpo físico do homem. Duplicata mais ou menos radiante da criatura 
humana. Segundo Lysei, o duplo etéreo “pode ser considerado um corpo físico menos denso, 
energético, de onde dimanam as doações fluídicas animais (fluido animal) que o passista realiza 
durante a tarefa do passe”.  111

Pode ser chamado também de duplo etérico, duplo astral, corpo astral ou corpo etéreo. A 
energia que ele irradia varia em cor e intensidade nos diferentes indivíduos e pode mesmo variar em 
diferentes pontos do corpo, dependendo da saúde, alimentação, sentimentos e do estado geral em que 
este se encontre. É conhecido desde épocas remotas os hindus já o designavam como 
prânamâyakosha, veículo de prana, passando a ser, desde o início do século passado, alvo da atenção 
de renomados cientistas europeus.  
 
1.1. Constituição  

 
Constituído de princípio vital, parece mais uma duplicata do 
corpo físico do que do perispírito, propriamente dito, mas como 
ele se organiza simultaneamente, aglutinando-se no campo 
ensejado pelo psicossoma, como um revestimento do perispírito, 
em caráter provisório o termo foi empregado num sentido 
didático, pois, em verdade, perispírito, duplo etéreo e corpo físico 
interpenetram-se dinamicamente, distinguindo-se aos olhos dos 
Espíritos Superiores por sua qualidade energética e densidade.  
Gleber  narra que “O duplo etérico tem por estrutura uma 112

delicada rede de filamentos ou canais energéticos, que é responsável pela interação entre os seus 
diversos Centros de Força. E essa interação só é possível porque esses filamentos – chamados de 
nadis pelos indianos - 
funcionam como canais, 
permitindo a circulação de 
energias etéricas e do fluido 
vitalizante que irrigam os 
órgãos do corpo físico.” 
Fluidos inferiores da carne, 
desempenhando, nesses 
casos, importante papel, por 
manter esses espíritos 
prisioneiros das sensações 
carnais, enquanto não 
esgotarem as reservas de 
fluidos, próprios do duplo 
etérico, libertando finalmente 
o espírito para ingressar 
numa forma de vida menos 
apegada aos fluidos 
terrestres.” 

 
 

112 GLEBER, Joseph. In “Medicina da alma” p. 43 a 51 1ª ed. Contagem – editora Casa dos Espíritos, 1997. 

111 LYSEI, Jr. Eugênio. In “O passe – respostas às perguntas mais frequentes” qt. 7. Ed. Casa do Caminho – Sabará, 1ª ed. 

 

69 



 

 
 
Acrescenta que de fato: 
Continuando diz que: 
“Os nadis são muitas 
vezes obstruídos ou 
destruídos pelo uso de 
elementos tóxicos e 
venenosos, o que 
prejudica diretamente o 
próprio o duplo etérico.” 
Destaca ainda Gleber 
que: 
“Nos processos de 
desencarnação, é 
vedada a existência do 
duplo etérico no plano 
espiritual, devido à sua 
densidade, por 
pertencer, em sua 
origem, ao plano físico, 

sendo de capital importância o seu estudo, principalmente para se compreender o efeito e a unção 
dele, nos casos de desencarne de suicidas e daqueles que se mantêm apegados aos instintos 
inferiores; “Com a dissolução das células físicas através do desencarne, o duplo dissocia-se igualmente 
após  pouco tempo, voltando os seus fluidos a integrar-se na atmosfera do planeta”...   
 
1.2. Funções do duplo etérico 
 

É através do duplo-etérico, 
com seus recursos vitais disponíveis 
que os Centros de Força do 
perispírito, compondo um complexo 
sistema de redes de intercomunicação 
e interação energética, sustentam a 
organização somática, possibilitando 
que cada célula física receba da 
respectiva célula psicossômica, sua 
matriz anatômica e fisiológica, a 
energia necessária à sua sustentação. 
Daí, a importância fundamental do 
duplo etérico na conservação da vida 
orgânica.  

“O equilíbrio fisiológico reflete a harmonia que reina no cosmo e o corpo etérico tem por função 
restabelecer a saúde automaticamente, sem interferência da consciência. Promove, assim, a 
cicatrização de ferimentos, a cura de enfermidades localizadas, etc..”  

O duplo etérico funciona como manto protetor natural do encarnado, impedindo o seu contato 
com o mundo astral, protegendo-o das investidas de maior intensidade dos habitantes menos 
esclarecidos do mundo espiritual. 

 

70 



 

Tal proteção obsta também: O ataque e multiplicação de bactérias e larvas astralinas que, sem 
a proteção da tela etérica, invadiram a organização, não somente do corpo físico, durante a 
encarnação, como também a própria constituição perispiritual.  

 
Continua Gleber: “O desregramento moral e o uso de substâncias como álcool, fumo, 

estimulantes, drogas fortes e medicamentos dotados de componentes tóxicos, em conjunto, ou 
isoladamente, ensejam verdadeiro bombardeio à constituição eterizada do duplo etérico, queimando e 
envenenando as células etéricas, criando brechas por onde penetram as colônias de larvas e vírus do 
sub-plano astral, normalmente empregados por inteligências sombrias nos processos dolorosos de 
obsessão.”  

Os indivíduos, que com os seus vícios, comprometem os respectivos duplo etéricos, passam a 
perceber “as formas horripilantes, criadas e mantidas pelos seres infelizes que estagiam nas regiões 
mais densas do plano astralino” (p. 47). E isso ocorre porque, ao violentarem o duplo etérico, perdem a 
proteção que a natureza os dotou para segura marcha evolutiva.Nos chamados médiuns de efeitos 
físicos, o duplo se destaca muito facilmente e a matéria etérica constitui então a base de numerosos 
fenômenos de materialização.  

Durante as sessões de fenômenos físicos de materialização, o 
ectoplasma fornecido pelo médium em transe atua com êxito no limiar do 
mundo etérico e físico, incorporando-se à fisiologia do desencarnado através 
de avançados processos técnicos e de química transcendental. Quando ele 
circula por toda a vestimenta perispiritual pela vontade do espírito 
comunicante, esta se materializa diante da visão e do toque dos 9.  

A fotografia ao lado mostra o médium Antônio Alves Feitosa 
fornecendo o seu ectoplasma para materialização da Irmã Josepha. Do lado 
direito está Francisco Cândido Xavier. Esta fotografia foi feita por Nedyr 
Mendes da Rocha no ano de 1965.  
 
 

2. AURA HUMANA 
 

Aura é um nome genérico para as irradiações 
energéticas que ocorrem a partir do espírito. O perispírito 
irradia, o duplo etérico irradia e o corpo físico também 
irradia. Este conjunto de irradiações é geralmente 
denominado aura. O Espírito André Luiz denomina a aura 
de "halo vital", ao afirmar que “Todos os seres vivos, por 
isso, dos mais rudimentares aos mais complexos, se 
revestem de um “halo energético” que lhes corresponde à 
natureza”. 

“No homem, contudo, semelhante projeção surge 
profundamente enriquecida e modificada pelos fatores do 
pensamento contínuo que, em se ajustando às emanações 
do campo celular, lhe modelam, em derredor da 
personalidade, o conhecido corpo vital ou duplo etéreo de 
algumas escolas espiritualistas, duplicata mais ou menos 
radiante da criatura.”  

“(...) Aí temos, nessa conjugação de forças físico-químicas e mentais, a aura humana, peculiar 
a cada indivíduo, interpenetrando-o, ao mesmo tempo em que parece emergir dele, à maneira de 
campo ovóide, não obstante a feição irregular em que se configura, valendo por espelho sensível em 
que todos os estados da alma se estampam com sinais característicos e em que todas as idéias se 
evidenciam, plasmando telas vivas (...) A aura é, portanto, a nossa plataforma onipresente em toda 

 

71 



 

comunicação com as rotas alheias, antecâmara do Espírito, em todas as nossas atividades de 
intercâmbio com a vida que nos rodeia, através da qual somos vistos e examinados pelas Inteligências 
Superiores, sentidos e reconhecidos pelos nossos afins, e temidos e hostilizados ou amados e 
auxiliados pelos irmãos que caminham em posição inferior à nossa. Isso porque exteriorizamos (...) o 
reflexo de nós mesmos, nos contatos do pensamento a pensamento, sem necessidade das palavras 
para as simpatias ou repulsões fundamentais”.   113

Jacob Melo   explica que “(...) Quando ela é detectada, mostra-nos exatamente como é o que 114

somos - física, psíquica e moralmente —, e não o que queremos ser.”  
“Os tecidos doentes mostram sempre uma aura turva, como no caso dos tumores 

degenerativos; o tecido sadio está sempre límpido. Tem-se observado que nas pequenas modificações, 
manchas ou turvação, em auras de indivíduos considerados sadios, com o tempo a doença se instala 
na zona física. Isto fez que se pensasse que a maioria das doenças física teria origem nas 
desestruturações dos campos perispirituais e, o que é mais importante, poderia ser anotado antes de 
sua instalação nas células da zona material”. Jorge Andréa, do alto de suas conclusões, vaticina: 
“Haverá um dia em que as biópsias serão coisas do passado (...)  115

“(...) Outros métodos de estudo da aura são conhecidos, entre os quais destacamos o “tato 
magnético” e a vidência mediúnica. O primeiro será abordado mais adiante; no tocante à vidência, 
mesmo reconhecendo sua importância nas pesquisas mediúnicas, fazemos uma ressalva, usando as 
palavras do Prof. Herculano Pires:”  

“A leitura da aura é uma técnica de avaliação das condições espirituais das pessoas através da 
vidência. Mas é ponto pacífico no Espiritismo que a vidência não oferece nenhuma condição de 
segurança para servir de instrumento de pesquisa. (...) Não há, até o momento, nenhum meio científico 
de se verificar objetivamente os graus de percepção mediúnica ou o grau de espiritualidade de uma 
pessoa. Além disso, o vidente que examina a aura de alguém sofre as mesmas variações provenientes 
da instabilidade psicorgânica e emocionais”. 

 
 

115 ANDREIA, Jorge. Reflexões sobre o campo organizador da forma. In. “Enfoques Científicos na Doutrina Espírita”, p. 33. 

114 MELO, Jacob. Assuntos complementares. In “O passe, seu estudo, suas técnicas, sua prática”, cap. IV, pp. 77 a 79. 

113 XAVIER, Francisco Cândido e VIEIRA, Waldo. Mediunidade e corpo espiritual. In. “Evolução em dois mundos”, cap. 17, pp. 129 
e 130. 

 

72 



 

AULA III – ESPÍRITO E PERISPÍRITO 
 

1. ESPÍRITO 
 

O espírito é constituído de matéria quintessenciada, ou seja, bastante sutil, não sendo 
percebido de maneira geral pelos nossos sentidos, necessitando de outras formações ou mecanismos 
para manifestar se em nosso mundo. Em O Livro dos Espíritos, Kardec transcreve a definição de 
Espíritos como “os seres inteligentes da Criação". Eles povoam o universo, fora do mundo material.”  116

Ele não tem forma definida. Como o espírito é abstrato, para expressar-se necessita revestir-se 
de corpos que o liguem à matéria. Esses corpos fazem de um “ser” abstrato, um ser concreto e 
definido.  

Gurgel define o Espírito como “a fagulha divina, sede da consciência e da razão, e perispírito, o 
envoltório sutil que o reveste”.  117

 
2. PERISPÍRITO 

 
O perispírito é considerado a matriz do corpo físico, estando imerso neste célula por célula, 

sendo constituído de matéria, ainda que de natureza bastante sutil, praticamente imperceptível aos 
nossos sentidos. Segundo Kardec, no livro dos espíritos, o perispírito é constituído de matéria vaporosa 
para os nossos olhos, mas ainda bastante grosseira para a percepção dos espíritos desencarnados.  

O Espírito acha-se revestido de um envoltório fluídico ao qual Allan Kardec chamou de 
perispírito e que o acompanha na encarnação, funcionando como um laço de união entre o ser 
inteligente e o envoltório carnal. “É o órgão de transmissão de todas as sensações. Relativamente às 
que vêm do exterior, pode-se dizer que o corpo recebe a impressão; o perispírito a transmite e o 
Espírito, que é o ser sensível e inteligente, a recebe. Quando o ato é de iniciativa do Espírito, pode 
dizer-se que o Espírito quer, o perispírito transmite e o corpo executa”.  118

O homem encarnado é, pois, um ser tríplice: Espírito, Perispírito e Corpo. Quando desencarna, 
perde apenas o corpo bruto, o físico. O outro corpo, o fluídico, acompanha-o passando a constituir-se 
um ser duplo. A morte só existe para o envoltório físico, que destruído é abandonado pelo Espírito, 
como faz a borboleta com a crisálida. Daí que os Espíritos ainda demasiadamente condicionados e 
fortemente ligados às coisas do mundo se confundem ao desencarnar, julgando-se vivos, pois sentem 
possuir um corpo, embora fluídico, mas que para eles é tido como se fosse o normal que eles usavam 
no mundo, sobretudo se o perispírito se encontra muito adensado, naturalmente diretamente 
proporcional à sua condição espiritual.  

O perispírito ou corpo fluídico dos Espíritos desempenha um grande papel na magnetização, 
tendo, inclusive, importante papel em todos os fenômenos psicológicos e, até certo ponto, nos 
fenômenos fisiológicos e patológicos. Diz-nos Allan Kardec que: “quando as ciências médicas 
estiverem na devida conta o elemento espiritual na economia do ser, terão dado grande passo e 
horizontes inteiramente novos se lhe patenteiam; as causas de muitas moléstias serão a esse tempo 
descobertas e encontrados poderosos meios de combatê-las”.  119

 
2.1. As denominações do envoltório material fluídico do Espírito 
 

Joanna de Ângelis esclarece que o perispírito é multi milenarmente conhecido, atravessando a 
História com diversas denominações. “Foi chamado de enormon por Hipócrates, de corpo aéreo ou 
ígneo por Plotino, de corpo vital da alma por Tertuliano, de aura por Orígenes, de corpo espiritual e 
corpo incorruptível por Paulo de Tarso, de corpo sutil e etéreo por Aristóteles, de corpo aeriforme por 

119  KARDEC, Allan. Manifestações dos Espíritos. In. “Obras Póstumas”, it. 12 

118  KARDEC, Allan. Manifestações dos Espíritos. In. “Obras Póstumas”, it. 10. 

117  GURGEL, Luiz Carlos de M. Espírito e perispírito. In.: “O passe espírita”, cap. III. 

116  KARDEC, Allan. Dos Espíritos. In.: “O Livro dos Espíritos”, questão 76, editora Petit, 1999. 

 

73 



 

Confúcio, de corpo fluídico por Leibnitz, de mano-maya-kosha pelo Vedanta, de kamarupa pelo 
Budismo Esotérico, de ka pelos egípcios, de baodhas pelo Zend Avesta, de rouach pela Cabala 
Hebraica, de eidôlon pelo tradicionalismo grego, de imago pelos latinos e de khi pelos chineses”.  120

 
2.2. Formação  
 

De acordo com Kardec, “O perispírito, ou corpo fluídico dos Espíritos, é um dos mais 
importantes produtos do fluido cósmico; é uma condensação desse fluido em torno de um foco de 
inteligência ou alma. Já vimos que também o corpo carnal tem seu princípio de origem nesse mesmo 
fluido condensado e transformado em matéria tangível”.  121

Esclarecendo-nos, que 
embora tenham origem comum, no 
mesmo elemento primitivo, as 
transformações moleculares são 
diferentes nesses dois corpos, daí 
resultando ser o perispírito 
imponderável e dotado de qualidades 
etéreas. Ambos são matéria, mas em 
estados diversos. O Espírito forma 
seu envoltório perispirítico com os 
fluidos retirados do ambiente onde 
vive.  

Como a natureza dos mundos varia com seu grau de evolução, será maior ou menor a 
materialidade dos corpos físicos de seus habitantes, e os perispíritos guardam relação, quanto à sua 
composição, com esse grau de materialidade. Admitindo-se que um Espírito emigre da Terra, aí fica 
seu envoltório fluídico e toma, no mundo físico onde aportar, um outro apropriado ao novo meio.  

“A natureza do envoltório fluídico está sempre em relação com o grau de adiantamento moral 
do Espírito (...)”.  122

À condição moral do Espírito corresponde, por assim dizer, uma determinada densidade do 
perispírito. Maior elevação, menor densidade fluídica. Maior inferioridade, maior densidade, isto é, 
perispírito mais grosseiro, com maior condensação fluídica. É claro que mesmo os envoltórios fluídicos 
mais grosseiros permanecem imponderáveis. Mas, dentro da relatividade das coisas, pode-se admitir 
um peso específico para o envoltório perispirítico. Os de maior peso específico chumbam os Espíritos 
às regiões inferiores, impossibilitando-lhes o acesso a planos mais elevados ou a saída para mundos 
mais elevados. A acentuada densidade do perispírito de grande número de espíritos leva-os a 
confundi-lo com o corpo físico. Por isso, consideram-se ainda encarnados e vivem, na Terra, 
imaginando-se entregues a ocupações que lhes eram habituais.  

 
2.3. A diversidade de perispíritos 
 

Como é retirado “do fluido universal de cada globo”, o perispírito de um mundo não é idêntico 
ao de outro. Com isso, mudando de mundo, o Espírito “tende a mudar de envoltório” . Inclusive a 123

espiritualidade informa que o perispírito pode variar e mudar infinitamente. A Equipe do Projeto 
Philomeno de Miranda explica ainda que a “densidade energética de cada perispírito não é igual em 
todos os homens”.  Porque dependerá do grau evolutivo do indivíduo – que decorrerá das suas 124

conquistas morais e de suas experiências – e do campo energético específico do mundo a que esteja 

124   Equipe do Projeto Manoel P. de Miranda. In “Terapia pelos passes”, p. 30. 

123   KARDEC, Allan. Dos Espíritos. In “O Livro dos Espíritos”, cap. I, questões 93, 94 e 94-a. 

122   Idem. Cap. XIV, item 8. 

121  KARDEC, Allan. Os fluidos. In: “A Gênese”, cap. XIV, item 7. 

120  DIVALDO, Franco Pereira. “Elucidações psicológicas à luz do Espiritismo. Organização de Geraldo Campetti Sobrinho. 

 

74 



 

vinculado. Destaca Allan Kardec que: “Qualquer que seja o grau em que se encontre, o Espírito está 
sempre revestido de um envoltório, ou perispírito, cuja natureza se eteriza, à medida que ele se depura 
e eleva na hierarquia espiritual.”  125

Todavia, no livro Libertação, de André Luiz, mais especificamente no capítulo 6, são trazidas à 
lume noções sobre o que se denominou de “segunda morte”. Conforme se infere do seu texto, há 
notícias de Espíritos missionários que – galgando planos mais altos, em razão de elevados títulos na 
vida superior – perderam o “veículo perispiritual”. Também é explicado nessa obra que “o vaso 
perispirítico é também transformável e perecível” , de modo que o pensamento impregnado de 126

impulsos inferiores, quando colocado no centro de interesses fundamentais, faz com que os ignorantes 
e os maus, os transviados e os criminosos experimentem um dia a perda da forma perispiritual. 

Esses Espíritos, que perdem a forma perispiritual em razão da densidade dos seus 
pensamentos infelizes, conforme narrado por André Luiz na obra em comento, assumem os contornos 
de “pequenas esferas ovoides, cada uma das quais pouco maior que um crânio humano”. A narrativa 
de André Luiz na obra em questão é clara em afirmar que o espírito pode perder o seu perispírito em 
razão de agigantados méritos na seara do bem. Contudo, não é clara em relação à possibilidade de 
perda do perispírito em virtude de um nefasto monoideísmo, pois, ao tratar dessa situação, fala em 
perda da forma perispíritual e não na perda do perispírito. Ocorre que a perda da forma perispiritual e a 
perda de perispírito encerram ideias distintas, sem qualquer ponto de contato. Na primeira situação, o 
perispírito existe, no entanto, sem a forma originária. 

Na segunda, o Espírito apresenta-se despido do seu envoltório. Em relação à segunda morte 
dos Espíritos infelizes apresenta-se a seguinte hipótese: não há propriamente a perda do perispírito; 
há, sim, a perda da forma humana em virtude de séria lesão dos sutis tecidos que integra o 
psicossoma, lesão esta causada por pensamentos dotados de elevada densidade degenerativa.  

 
2.4. Segunda morte ou ovoidização 
 

A ovoidização é o processo pelo qual o espírito desencarnado, após vários processos de 
degeneração da forma perispiritual, toma a forma ovalada, que representa uma espécie de "casulo", um 
invólucro para a consciência em último estágio, antes da perda definitiva de seu corpo perispirítico, ou 
da segunda morte.  

Quando a consciência entra num processo de estagnação, devido a uma grave crise interna, 
causada por uma grande dose de remorso, inicia uma espécie de circuito fechado de pensamentos e 
emoções, de culpas e de autopunição. Para se chegar ao estado de ovoide, é necessária que a dor da 
culpa seja tão imensa a ponto de a própria consciência se enclausurar, como se ela própria se 
aprisionasse dentro de um "ovo" astral, onde constantemente rememora seus débitos para com a 
humanidade e a vida, numa espécie de monoideísmo autodestrutivo. Pune-se ao ponto de desejar 
destruir-se como consciência e perder sua existência imortal.  

Este "ovo", ou "casulo", é a representação dos restos do corpo espiritual, cuja forma está em 
via final de deterioração. Progressivamente, enquanto a consciência vai perdendo a sua forma humana, 
este despojo residual vai formando em volta do corpo mental uma espécie de capa ou invólucro, dentro 
do qual então hiberna a espírito refém de si mesmo. A forma é um corpo mental doente, embora guarde 
na memória os registros de todos os órgãos de exteriorização de sua personalidade, de forma análoga 
ao registro do DNA na formação de um corpo físico.  

Na maioria dos casos estes espíritos infelizes não têm consciência do que lhes ocorre, mas 
isso dependerá em muito do desenvolvimento intelectual e da atividade mental do indivíduo que se 
projeta neste estado ovoidal. Imersos em suas culpas, punem-se mentalmente, o que acarreta a perda 
da forma perispiritual. Porém, mesmo neste estado, há espíritos de grande atividade mental e 
intelectual que, mesmo perdendo a forma humana, conservam sua capacidade de raciocinar e agir, 

126    XAVIER, Francisco Cândido. Observações e novidades. In “Libertação”, cap. VI, p. 104 e105. 

125    KARDEC, Allan. Da ação dos Espíritos sobre a matéria. In “O Livro dos Médiuns”, cap. I, item 54. 

 

75 



 

embora de forma fragmentada e algo reduzida. Antes de se tornar um ovoide, o espírito passa por um 
estágio conhecido como zumbificação.  

Ainda detentor de certa lucidez, assiste a cada detalhe da perda progressiva de sua forma 
humana, e instintivamente, possui impulsos que o levam a tentar reassumir sua forma que se esvai aos 
poucos. Como não reúne condições de mantê-la por si mesmo, tenta se apossar de outros seres, como 
se fosse um zumbi. Arrasta-se pelo solo astral sem nenhum impulso consistente de modificar-se 
interiormente, e, antes de se converter em ovoide, o espírito se contorce, geme, rasteja e vai se 
extinguindo, semelhante a um ataque epilético de longa duração, até que enfim sucumbe pelo peso da 
própria rebeldia e culpa. A transmutação do corpo espiritual em ovoide se dá de forma lenta, e não 
imediata ou direta. Entretanto, alguns espíritos obsessores, como magos negros e cientistas, ao 
aprisionarem seres de suas dimensões equivalentes, se utilizam de técnicas hipnóticas premeditadas, 
que rapidamente induzem o espírito a transformar-se em ovóide.  

Na esmagadora maioria dos casos, porém, as causas da degeneração espiritual podem ser 
divididas em três categorias básicas:  
 
1. Inexperiência espiritual: espírito primitivo que desconhece por completo a vida após a morte.  

Ao ver-se no plano astral, desenvolve um profundo medo do desconhecido, e retira-se do 
convívio com os outros seres deste plano, mantendo seus pensamentos circunscritos à vida material 
perdida, como se se mantivesse constantemente numa forma de transe pós-morte.  

A fixação neste padrão de pensamentos acaba comprometendo a estabilidade do corpo 
perispiritual. Com a crise interna estabelecida, suas emoções e pensamentos ficam confinados a um 
circuito fechado, que, com o tempo, o levará progressivamente à perda da forma humana. Sem 
estímulos, os órgãos psicossomáticos se atrofiam, e lentamente vão modificando suas formas e 
funções até retraírem-se dentro de uma forma oval. 
 
2. Emoções e Pensamentos Doentios ou Vingativos: é o Monoideísmo causando a involução da 
forma, num processo de auto hipnose sujeito à própria força mental da fixação numa só ideia e 
pensamento permanente. À medida que o estado íntimo de desequilíbrio vai se instalando, o corpo 
perispiritual vai se decompondo gradativamente.  

Estes ovoides, em geral, se fixam nas auras daqueles com os quais mantêm afinidade 
vibracional, causando em ambas as mentes - hospedeiro e parasita - um círculo vicioso de culpa, ódio, 
remorso e vingança.  
 
3. Grandes Vilanias: espíritos que causaram crimes hediondos contra a humanidade, e depois não 
suportam o visão e a lembrança das atrocidades cometidas em desfavor do progresso, 
transformando-se em espíritos dementes, sob o peso da imensa culpa e do remorso destruidor.  

Atormentados com a agressividade e a crueldade de sua própria alma, fecham-se num 
monoideísmo enfermiço e na hipnose dos sentidos, causando a retração dos órgãos perispirituais, tal 
como no segundo caso acima. Em outro processo, estes espíritos vilões da humanidade também 
podem ser degenerar, não pelo remorso ou pela culpa, mas pela recusa em reencarnar, detendo o 
progresso que fatalmente obteriam, caso reencarnassem. Preferindo manter-se nesse estado íntimo de 
ferocidade, fogem indefinidamente às encarnações.  

Devido à atração inevitável da gravidade terrestre, os tecidos do corpo etérico se degradam 
vagarosamente, em etapas, modificando-se sensivelmente ao longo do tempo. Somente através da 
reencarnação é que o espírito que perdeu sua forma física espiritual poderá plasmá-la novamente, de 
forma duradoura. (...) É importante nos precavermos quanto à periculosidade que essas entidades 
representam.  

Transformam-se em vampiros astrais, buscando seres com os quais possam estabelecer 
sintonia, o processo conhecido como simbiose. No quadro das obsessões complexas, são muitas 
vezes utilizados por espíritos obsessores, que os colhem no ambiente astral, enxertando-os nos corpos 
espirituais de suas vítimas, com diversas intenções. 

 

76 



 

AULA IV – AS PROPRIEDADES DO PERISPÍRITO 
 

1. INTRODUÇÃO 
 

O Espírito Camilo trazendo-nos interessantes informes acerca dessa organização ainda 
bastante complexa e desconhecida em suas enormes potencialidades para nós Espírito encarnado 
esclarece: 

“Revestido o campo energético plasmador da forma por fluidos mais ou menos sutis, em 
consonância com o progresso alcançado pelo Espírito que dele se utiliza, o perispírito, nas suas 
atuações mais variadas, no terreno da vida, é portador de características próprias que o deixam melhor 
compreensível, em face de tudo quanto nele se observa.”  

“(...) Nessa longa marcha evolutiva, com o aprimoramento e a complexidade do campo  
energético, tal estrutura, por participar da natureza material, em virtude de ser subproduto do fluido 
cósmico, princípio material que tudo penetra, e da natureza espiritual pela quintessência, pela 
imponderabilidade que o assinala, demonstra umas tantas propriedades, importantíssima, responsáveis 
por enorme gama de fenômenos de profundidade, inexplicados muitos, por causa da ignorância em 
torno delas”.  127

Em suas pesquisas, Jacob Melo explica que “O perispírito, por sua tessitura, 
organização,flexibilidade e expansibilidade, fornece inúmeras condições de ação ao Espírito” por ser 
este “o propulsor de toda e qualquer ação”. Continuando diz que “Para que essas propriedades se 
tornem evidentes, necessário se atenda às leis dos fluidos, no que tange às suas condições de 
afinidade, quantidade necessária e qualidade dos fluidos, além de, em alguns casos, o conhecimento e 
a elevação moral da parte do Espírito que “manuseia” tais fluidos”.  128

Sinteticamente teríamos assim catalogadas as seguintes propriedades do perispírito: 
plasticidade densidade, ponderabilidade, luminosidade, irradiação, penetrabilidade, visibilidade, 
tangibilidade ou condensação, sensibilidade global, sensibilidade magnética, expansibilidade ou 
dilatação, assimilação ou absorção, bicorporeidade, unicidade, perenidade, mutabilidade, capacidade 
refletora, odor, temperatura. 

Para o presente estudo, limitaremos ao estudo enfatizado pela Equipe do Projeto Manoel 
Philomeno de Miranda, no livro “Terapia pelos Passes”, bem como as abordagens realizadas pelo 
Espírito Camilo no livro Correnteza de luz que destaca algumas das seguintes propriedades 
apresentadas pelo perispírito como um corpo penetrável e penetrante, plasticidade/expansibilidade ou 
elasticidade, emissor por excelência, plástico, absorvente ou assimilação e tangibilidade. 

 
1.1. Propriedades 
 

Penetrabilidade: é a capacidade de interpenetrar a matéria ou outras estruturas fluídicas 
organizadas. Irradiação: é a capacidade que o corpo espiritual possui de irradiar-se e formar em torno 
do corpo físico uma atmosfera fluídica emanada pelos pensamentos e ideoplastias, constituindo  
chamada aura.  

Assimilação ou absorção: É a capacidade de absorver fluidos do ambiente em que se 
encontram, inclusive os por ele mesmo qualificado pela sua condição mental. É o intermediário nos 
processos de transferência dos fluidos, de energias, que se verificam nas curas e nos passes.  

Plasticidade: alterações morfológicas que ocorrem em função dos contínuos comandos 
mentais do Espírito. Em decorrência desta propriedade temos a plasticidade, que confere expansão e 
exteriorização do perispírito nos fenômenos de desdobramento e doações fluídicas.  

Tangibilidade: é a capacidade de se adensar até o ponto de impressionar os sentidos físicos 
de algum observador, podendo inclusive ser visto ou mesmo tocado.  

128  126 MELO, Jacob. Perispírito. In: “O passe, seu estudo, suas técnicas, sua prática”, cap. IV, pp. 79 a 80. 

127  TEIXEIRA, J. Raul. Propriedades do perispírito. In “Correnteza de luz”, cap. 1, p. 21. 

 

77 



 

É pela característica da penetrabilidade que esse envoltório do Espírito não encontra barreiras 
materiais que não possa ultrapassar, adentrando, assim, ambientes hermeticamente vedados, e pela 
mesma razão, é atravessado sem dificuldades quaisquer em sua estrutura, pelos corpos materiais.” 

“No aspecto da sua capacidade elástica ou expansividade, concebemos o porquê de estando o 
corpo em certo lugar, possa o Espírito deslocar-se, desprender-se munido do seu corpo sutil, viajando 
para toda parte, por mais distante, quando então, se caracterizam os fenômenos de desdobramentos, 
desprendimentos conscientes ou não, dos indivíduos.”  

“Na área da irradiação, energias emitidas pela alma sempre ativa, expandem-se em 
determinada região que a circunscreve, sofrendo a sua natural influência, mais ou menos ampla, de 
conformidade com o nível de desenvolvimento intelectual e moral dessa inteligência.”  

“Através da capacidade absortiva, o perispírito consegue assimilar essências materiais finas, 
fluídicas, encharcando-se com elas, ou penetrando-se de fluidos espirituais os mais diferenciados, que 
oferecem ao Espírito, temporariamente, certas sensações como se estivessem encarnados.”  

“Não é por outra causa que Entidades desencarnadas ainda em estágios grosseiros de 
evolução, exige dos que se põem em suas faixas vibratórias, comidas e bebidas para a sua satisfação 
pessoal, como recompensa ou pagamento pelas “ajudas” que prometem prestar.” 

“Outros irmãos do Além, ordenam que se executem sacrifícios de animais, pedem flores e 
frutos frescos, ocasiões em que podem absorver dos alimentos e do plasma sanguíneo o fluido vital 
que, durante algum tempo, dão à Entidade desencarnada um tipo de nutrição que fá-la sentir-se 
humanizada, gente outra vez... isso lhe faculta mais fácil acesso às suas presas, aos obsessos, e 
àqueles mesmos que lhes fazem tais ofertas e atendem a essas exigências.” 

“Os espíritos não comem, nem bebem, conforme o entendimento humano comum, por 
faltar-lhes a aparelhagem orgânica para isso. Não obstante, absorvem as essências finas que entretêm 
a vitalidade e gozam os prazeres mais estranhos por meio dessas propriedades valiosas que, por 
enquanto, não sabem valorizar”.  129

Apesar de sua composição fluídica, Allan Kardec alerta que: “O perispírito não deixa de ser 
uma espécie de matéria, o que decorre do fato das aparições tangíveis. (…) Sob a influência de certos 

médiuns, tem-se visto aparecerem mãos (...) que denotam calor, 
podem ser apalpadas (...). A tangibilidade que revelam, a 
temperatura, a impressão, em suma, que causam aos sentidos, 
porquanto se há verificado que deixam marcas na pele, que dão 
pancadas dolorosas, que acariciam delicadamente, provam que são 
de uma matéria qualquer. Seus desaparecimentos repentinos provam 
(...) que essa matéria é eminentemente sutil e se comporta como 
determinadas substâncias que podem passar alternativamente do 
estado sólido ao estado fluídico e vice-versa”.  130

Tanto é matéria que, em resposta à questão 95 do Livro dos Espíritos, 
a espiritualidade destaca que além de assumir a forma desejada pelo 
próprio Espírito, o perispírito pode não só se tornar perceptível como 
também palpável aos homens encarnados. É o que demonstra a 
seguinte foto de materialização da Irmã Josefa, ao lado de Francisco 
Cândido Xavier e Wanda Marlene:  
“É graças à sua plasticidade, entretanto, que o corpo perispiritual 
logra ter modificadas as suas formas externas, consoante a ação do 

psiquismo da Entidade Espiritual. Convertem-se em figuras dantescas, mesmo irracionais, na 
hipantropia, na licantropia, ou noutra qualquer expressão zoantrópica, dentro dos estados da mente 
enferma e culpada, grotesca, liberada do corpo somático”.  131

131 TEIXEIRA, J. Raul. Propriedades do perispírito. In: Correnteza de luz, cap. 1, p. 22. 

130 KARDEC, Allan. Da ação dos Espíritos sobre a matéria. In: “O Livro dos Médiuns”, cap. I, item 57. 

129 TEIXEIRA, J. Raul. Propriedades do perispírito. In: “Correnteza de luz”, cap. 1, p.21. 

 

78 



 

Kardec nos esclarece que o perispírito “é para o Espírito o que o corpo é para o homem: o 
agente ou instrumento de sua ação.” É desse modo que o Espírito de acordo com seu grau evolutivo, 
pode moldar seu perispírito como queira, explica ainda o Codificador: “a matéria do perispírito não 
possui a tenacidade, nem a rigidez da matéria compacta do corpo; é, se assim podemos exprimir, 
flexível e expansível, donde resulta que a forma que toma, conquanto decalcada na do corpo, não é 
absoluta, amolga-se à vontade do Espírito, que lhe pode dar a aparência que entenda, ao passo que   
invólucro sólido lhe oferece invencível resistência”.  132

Isso é interessante porque explica dentro dos fenômenos de zoantropia, as mais variadas 
deformidades apresentadas pelos Espíritos que transitam perdidos nos labirintos das zonas de 
sofrimento como colocado acima pelo Espírito Camilo.  

 
Conforme lembra Cícero Marcos Teixeira, no seu 
artigo “O que é obsessão?”, publicado na revista 
A Reencarnação nº 425, “Casos de zoantropia 
ou comportamento semelhante a animais, pode 
ter origem em processos obsessivos”, esses  
casos, “a ação hipnótica exercida pelo agente 
obsessor é de tal intensidade e extensão que 
bloqueia a vontade do obsidiado, submetendo-o 
à doloroso processo de auto condicionamentos 
mental-afetivo”. 
 
No livro Libertação, André Luiz narra um caso de 

ação hipnótica com a finalidade de transformar a vítima em uma criatura bestializada. Em uma cidade 
localizada nos domínios das trevas, narra André Luiz ter testemunhado um estranho cerimonial.  

“Funcionários trajados à moda dos lictores da Roma antiga, carregando a simbólica 
machadinha (fasces) ao ombro, avançavam, ladeados por servidores que sobraçavam grandes tochas 
a lhes clarearem o caminho. Atrás vinham sete andores, sustentados por dignitários diversos, trazendo 
os juízes.” “Um dos julgadores profere um discurso cujo conteúdo, além de repelir qualquer 
possibilidade de compaixão, explicitava que cada condenado, em verdade, sofria as consequências dos 
seus desenganos.”  
“Em vigorosa demonstração de poder, afirmou triunfante, o magistrado:”  
“- Como libertar semelhante fera humana ao preço de rogativas e lágrimas?” “Em seguida, fixando 
sobre ela as irradiações que lhe emanavam do temível olhar, asseverou peremptório:” 
“- A sentença foi lavrada por si mesma! não passa de uma loba, de uma loba, de uma loba…”  
“À medida que repetia a afirmação, qual se procurasse persuadi-la a sentir-se na condição do irracional 
mencionado, notei que a mulher, profundamente influenciável, modificava a expressão fisionômica. 
Entortou-se-lhe a boca, a cerviz curvou-se, espontaneamente, para frente, os olhos alteraram-se, 
dentro das órbitas. Simiesca expressão revestiu-lhe o rosto.”  133

Essa sentença foi aplicada a uma mulher que, quando encarnada, havia matado quatro filhos 
de tenra idade. 

 
 
 
 
 
 
 
 

133 XAVIER, Francisco Cândido. Operações seletivas. In: “Libertação”, cap. V, pp. 68 e 69. 

132 KARDEC, Allan. Da ação dos Espíritos sobre a matéria. In: “O Livro dos Médiuns”, cap. I, item 55 e 56. 

 

79 



 

AULA V – DEFORMAÇÕES DO PERISPÍRITO 
 

1. FASCINAÇÃO 
 

Martins Peralva tecendo considerações acerca do referido livro – estudando a mediunidade de 
André Luiz –, magistralmente lança luzes sobre alguns aspectos da obsessão por subjugação, 
observando que nada mais são do que uma variação da obsessão por fascinação em seus estágios 
mais avançados. Assim narra o autor: “Servir-nos-emos de algumas referências do capítulo 
«Fascinação» para, aceitando a tese da sua progressividade, chegarmos à Licantropia, fenômeno a 
que se refere Bozzano e que foi, igualmente, objeto de menção pelo Assistente Áulus.”  

 
 

“A infortunada senhora, quase que uivando, à semelhança de uma loba ferida, gritava a 
debater-se no piso da sala, sob o olhar consternado de Raul que exortava a Bondade Divina em 
silêncio.”  

“Coleando pelo chão, adquire um aspecto animalesco, não obstante sob a guarda generosa de 
sentinelas da casa. »Sublinhamos, intencionalmente, as expressões «à semelhança de loba ferida» e 
«coleando pelo chão». Atitudes realmente animalescas. Mais adiante, explicando o fenômeno, temos a 
palavra esclarecedora do Assistente:” 

“Muitos Espíritos, pervertidos no crime, abusam dos poderes da inteligência, fazendo pesar a 
tigrina crueldade sobre quantos ainda sintonizam com eles pelos débitos do passado. A semelhantes 
vampiros devemos muitos quadros dolorosos da patologia mental dos manicômios, em que numerosos 
assistidos, sob intensiva ação hipnótica, imitam costumes, posições e atitudes de animais  diversos.” 

“A simples fascinação de hoje — caracterizada por fenômenos alucinatórios, atitudes ridículas 
e absurdas mesmo, pelo fanatismo religioso — pode agravar-se e progredir de tal maneira que se 
converta na Licantropia de amanhã.” 

“Comprometidos com o passado, através de débitos do nosso acumpliciamento no mal, com 
entidades inferiorizadas, com as quais estamos sintonizados no Tempo no Espaço, poderemos ter a 
nossa vontade submetida ao império hipnotizante dessas entidades.”  

“Enquanto a fascinação tem sentido mais psicológico, a licantropia vai mais além. Reveste-se 
de aspecto mais objetivo, exteriorizando-se na própria organização somática, ou perispirítica, se a 
vítima for encarnada ou desencarnada.” 

“Há casos extremos de licantropia deformante, em que as pessoas imitam «costumes, posições 
e atitudes de animais diversos», bem assim de licantropia agressiva, que se expressa através da 
violência, da alucinação e, até, do crime. A imprensa sensacionalista relacioná-los-á como fruto de 
«taras», sem maiores explicações; os estudiosos do Espiritismo verão nesses casos apenas 
manifestações de licantropia agressiva, com poderosa e cruel atuação do elemento invisível.” “Quando 
a Medicina e o Direito estenderem as mãos ao Espiritismo, os seus mais graves problemas serão 
melhormente equacionados.”  

 

80 



 

“Anomalias patológicas, modificadoras da configuração anatômica dos assistidos, observadas 
especialmente em hospitais de indigentes ou psiquiátricos, via de regra expressam a influência terrível 
de entidades vingativas junto a antigos desafetos.”  

“O Espiritismo — anjo tutelar dos infortunados —, analisando a causa de tais sofrimentos, 
ajuda às vítimas das grandes obsessões a se recuperarem. Três condições principais podem ser 
indicadas como favorecedoras da cura de pessoas que sofrem a atuação dessas pobres entidades, a 
saber:” 

“a) — Estudo (Evangelho e Doutrina);”  
“b) — Trabalho (atividade incessante no Bem);”  
“c) — Amor no coração (converter a própria vida em expressão de fraternidade).” 

“Solucionará o Espiritismo, através dos seus milhares de grupos mediúnicos e das dezenas de 
suas Casas de Saúde, todos os casos de Licantropia? Responder afirmativamente seria rematado à 
leviandade. Todavia, além de lhe ser possível equacionar alguns casos, menos entranhados no 
passado, levará ao coração de perseguidos e perseguidores a semente de luz do perdão, para 
germinação, crescimento, florescimento e frutificação oportunos.”  

“No Grande Porvir, verdugos e vítimas de hoje estarão, redimidos e irmanados, cultivando nos 
Planos Superiores o Sublime Ideal da Fraternidade Legítima. E não podia deixar de ser assim, a fim de 
que, agora e por toda a Eternidade, se confirmem, integralmente, as palavras de Nosso Senhor 
Jesus-Cristo: «Nenhuma das ovelhas que o Pai me confiou se perderá»”.  134

Hermínio C. Miranda em Diálogo com as sombras, narra que, ao realizar a regressão de 
determinado desencarnado em uma reunião mediúnica, este regrediu a uma situação na qual lhe fora 
extirpada a língua. Foi necessário o passe magnético curador para restabelecer a parte perispiritual 
afetada.  

O nobre estudioso esclarece que quando o espírito revive as situações do passado recente ou 
mesmo remoto, mediante regressão, o seu perispírito assume as formas que teve em cada época. Se a 
época revivida perpassa pela fase infantil, o perispírito adquire a forma de criança. Se reviver uma 
época em que possuía uma deformidade física, o perispírito a apresentará e assim por diante.  

Com relação às deformidades detectadas no psicossoma dos Espíritos estacionados nas zonas 
trevosas, merece ser explicada que o “perispírito, para a mente, é uma cápsula mais delicada, mais 
suscetível de refletir-lhe a glória ou a viciação, em virtude dos tecidos rarefeitos de que se constitui”.  135

É desse modo, que na gênese das doenças, encontramos a participação da mente, do 
perispírito e do corpo físico. O indivíduo que possui um campo mental constituído por ondas de baixo 
teor vibratório, de maneira constante, gera um desequilíbrio no perispírito, que por sua vez, desequilibra 
a fisiologia do corpo físico.  

No entanto, a doença atual da organização física, possui às vezes, origem em encarnações 
anteriores. Condutas negativas originam lesões perispirituais, com repercussão no corpo físico atual, 
dificultando a cura pelos processos médicos habituais. Em outras situações, as doenças são geradas 
pelas condutas atuais.  

Acerca do perispírito, orienta-nos ainda o instrutor Camilo: “(...) É sem dúvida, em razão dessa 
peculiaridade que os Espíritos Nobres, que possuem méritos reconhecidos, podem mostrar-se no Além 
com formas joviais ou anciãs, externando aspectos variados de reencarnações próximas ou 
distanciadas, metamorfoseando-se de acordo com suas necessidades de trabalho ou dos seus desejos 
lúcidos”.  136

 
 
 
 
 

136 TEIXEIRA, J. Raul. Propriedades do perispírito. In: “Correnteza de luz”, cap. 1, p. 22 

135 PINHEIRO, Luiz Gonzaga. In. “Diário de um Doutrinador”, p. 71. 

134 PERALVA, Martins. Licantropia. In: “Estudando a mediunidade”, cap. XXXV, pp. 182 a 185. 

 

81 



 

2. TERAPÊUTICA E PROFILAXIA 
 

Os casos de licantropia são os mais difíceis de serem resolvidos. De acordo com Áulus no livro 
Domínios da mediunidade: “Não basta arrancar o joio. É preciso saber até que ponto a raiz dele se 
entranha no solo com a raiz do trigo, para que não venhamos a esmagar um e outro.”  

O autor Hermínio C. Miranda afirma que: “O trabalho de resgate desses pobres irmãos, que 
chegam até a perder a consciência da sua própria identidade, é tão difícil quão doloroso, e jamais 
poderá ser feito sem a mais ampla cobertura espiritual... eles se voltam contra o grupo mediúnico, que 
precisa estar preparado, resguardado na prece e em imaculada pureza de intenções”.  

Para revertemos esses casos de deformações do perispírito não são necessários nenhum 
produto farmacêutico convencional e sim, somente, o humilde arsenal terapêutico da medicina dos 
espíritos que é a prece, o passe, a cooperação dos irmãos espirituais, a água fluidificada, o amor e 
principalmente a fé. O perdão também é necessário nos casos em que a vítima se sente culpada pelos 
seus débitos passados e continuam se sintonizando com aqueles que participaram de seus atos 
errôneos. 

O jornal espírita, A REENCARNAÇÃO de nº 425, traz vários e interessantes artigos sobre 
obsessão em seus variados graus e, concluindo, diz: “Kardec enfatiza o valor da prece em todos os 
casos negativos de influênciação, reconhecendo-a como o mais poderoso auxiliar contra o Espírito 
obsessor”. Em O Evangelho Segundo o Espiritismo (cap. V), Santo Agostinho também prescreve, para 
aqueles que estão atacados por obsessões crueis, um remédio infalível: a fé, o olhar dirigido ao céu. A 
prece é um dos mais sublimes produtos da fé. Através dela, unimo-nos ao manancial de onde promana 
toda a Força Superior.  

É importante a utilização do passe como instrumento terapêutico contra a obsessão. “Assim 
como a transfusão de sangue representa uma renovação das forças físicas, o passe é uma transfusão 
de energias psíquicas, com a diferença de que os recursos orgânicos são retirados de um reservatório 
limitado, e os elementos psíquicos o são do reservatório ilimitado das forças espirituais”, esclarece 
Emmanuel. (O Consolador, questão 98). 

Jesus impunha as mãos sobre os enfermos e sofredores, sobretudo os endemoninhados, 
curando-os de seus males. Os apóstolos adotaram também essa prática.  

Na fluidoterapia, é adotada igualmente a magnetização da água para favorecer os assistidos. A 
reunião prática de desobsessão, onde se socorre os desencarnados sofredores, pode ser comparada 
“a uma clínica psiquiátrica, funcionando em nome da bondade de Nosso Senhor Jesus Cristo”, 
conforme coloca Efigênio S. Vitor em vozes do grande além, p. 267. 

A renovação moral dos assistidos é condição fundamental de melhora. Essa renovação inclui 
modificação mental e persistente reforma íntima. Aprendemos com Kardec em O Livro dos médiuns, 
cap. XX, que as qualidades morais do médium exercem influência capital sobre a natureza dos 
Espíritos que atuam sobre ele. E também que todas as imperfeições morais são outras tantas portas 
abertas ao acesso dos maus espíritos, sendo o orgulho o principal dos defeitos, porque é o que a 
criatura menos confessa a si mesma. Compreende-se, assim, que o mais poderoso meio de se 
combater a influência dos maus Espíritos é aproximar-se o mais possível da natureza dos bons. 

Carlos Toledo Rizzini na introdução do livro “Evolução para o terceiro milênio”, ressalta o 
quanto é necessária essa renovação moral para todas as criaturas, detalhando a necessidade do 
crescimento em estudo e na prática das boas obras. A renovação moral é fruto do estudo construtivo, 
com disciplina constante; do esforço em domar as más inclinações e, também, da ação incansável do 
bem em favor dos outros. Através da leitura e do estudo, a criatura humana amplia sua capacidade de 
discernir, por suas ações, no campo da reforma interior, tendo como apoio fundamental a prática da 
caridade e do amor, aproximando-se o mais possível da natureza dos bons. (O Livro dos Médiuns, cap. 
XXIII).  

Sem dúvida, é bastante válida a psicologia do desabafo, quando o assistido expulsa os 
resíduos tóxicos de sua vida mental. Nesse sentido, é importante o apoio de criaturas dispostas a 
ouvi-lo, tanto os que o fazem no atendimento fraterno dos Centros Espíritas quanto os especialistas 

 

82 



 

idôneos que lhe possibilitam a aquisição de novas formas-pensamento, amparando seu cérebro 
doente.  

Em “A Loucura Sob Novo Prisma” (p. 164), Bezerra de Menezes também ressalta que se deve 
“procurar elevar os sentimentos do obsediado, incutindo-lhe na alma a paciência, a resignação e o 
perdão para o seu perseguidor, e o desejo humilde de obtê-lo, se, em outra existência, foi ele o 
ofensor”. 

A caridade deve ser exercida como norma básica de saúde mental. Servindo a coletividade 
com abnegação, o obsidiado cresce moralmente e torna-se mais forte que o obsessor, ensinando-lhe o 
caminho do perdão.  

Certa vez, uma senhora disse a Chico Xavier: “Chico, estou com espírito ruim encostado em 
mim, tira ele de mim”, a resposta veio rápida: “Uai, gente, para que tirar o Espírito? Vamos 
evangelizar-nos todos juntos, encarnados e desencarnados”. (Lições de sabedoria, p. 21). Essa é a 
proposta a que todos nós devemos estar atentos. 

Entre as medidas profiláticas, a primordial é a de sintonizar durante a nossa estadia no mundo 
a onda do Cristo. 

No livro Paz e Renovação (p.197), há excelentes indicações de medidas profiláticas contra a 
obsessão, tendo como normas básicas “estudar e raciocinar, a fim de se instruir; trabalhar e servir para 
merecer”. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

83 



 

AULA VI – FUNÇÕES DO PERISPÍRITO 
 

O Perispírito é também o responsável por funções de extrema importância nas experiências do 
Espírito, como podemos ver:   

-​ Define a individualidade; 
-​ Serve de ligação, de intermediário entre o Espírito e o corpo; 
-​ Exerce função de modelador do corpo biológico, durante o processo reencarnatório; 
-​ Identifica a posição evolutiva do princípio espiritual, já que o Espírito não tem forma; 
-​ Exerce a função reparadora nas células do corpo físico; 
-​ Veicula a mediunidade. 

 
1. Funções 
 

Função Individualizadora – “Graças à sua complexidade, conserva intacta a individualidade, 
através das inúmeras reencarnações, e se faz responsável pela transmissão ao Espírito das sensações 
que o corpo experimenta como ao corpo informa das emoções procedentes do Espírito”.  

Função de contenção  – Conforme já dito, o Espírito, em virtude da sua natureza de 137

princípio inteligente, tende a se expandir, sem que possa ser assimilado como uma realidade material. 
Cabe, portanto, ao perispírito contê-lo para lhe conferir os contornos e aparências passíveis de 
percepção. 

Mas o perispírito não delimita tão-somente o Espírito. Delimita o processo morfogenético da 
reencarnação, “presidindo a elaboração das formas e disposições do corpo que será desenvolvido para 
albergá-lo”. Em outras palavras, o psicossoma “conterá o corpo, definindo-lhe as estruturas e o 
funcionamento, conforme estabelecido em seus limites de contenção para aquele exercício 
reencarnatório”.  

Joanna de Ângelis  informa que “o perispírito é constituído por trilhões de corpos unicelulares 138

rarefeitos, muito sensíveis, que imprimem nos genes e nos cromossomos do corpo físico as 
características necessárias das futuras reencarnações.”  

Ensina ainda a veneranda mentora que “os distúrbios nervosos procedentes dos compromissos 
negativos das reencarnações passadas e as distonias morais conduzidas de uma vida para outra são 
transferidas para o corpo biológico e com isso não só geram os traumas emocionais e as doenças 
congênitas como também plasmam nos sentimentos as tendências e as possibilidades de realização 
das aspirações atinentes à beleza, à arte, à cultura.”  

Cabe destacar que os distúrbios nervosos, as distonias morais e as tendências – tudo isso fruto 
de quedas e conquistas – acompanham o Espírito nas suas sucessivas reencarnações porque, fazendo 
uso das palavras de Léon Denis: “O perispírito é preexistente e sobrevive ao corpo material. É nele que 
se registram e se acumulam todas as suas aquisições intelectuais e lembranças”.   139

Explica Jacob Melo que “É pelo fato de ordenar a organização fisiológica do corpo que se 
confere ao perispírito a denominação de Modelo Organizador Biológico ou Campo Bioplasmático”.  

Função de ligação – O perispírito, através dos campos mental e vital, promove as conexões 
responsáveis em “prender” o Espírito ao corpo físico, explica ainda Jacob Melo: “na estrutura do 
perispírito encontram-se destacados pelo menos dois grandes campos: um que se une ao Espírito, 
chamado “campo mental” e outro que se une ao corpo, chamado “campo vital”. Seriam, pois, nesses 
campos que encontraríamos os elos que “prendem” o Espírito ao corpo”.   140

O Espírito Camilo explica ainda que: 

140 MELO, Jacob. Raciocinando sobre o perispírito. In “Manual do passista”, p. 46. 
 

139DENIS, Léon. Provas experimentais. In: “O porquê da vida: solução racional do problema da existência: que somos, deonde 
viemos, para onde vamos”, cap. VIII, p. 45. 

138 FRANCO, Divaldo Pereira. Elucidações psicológicas à luz do Espiritismo. Organização de Geraldo Campetti Sobrinho,Paulo 
Ricardo A. Pedrosa – Salvador, BA: Livraria Espírita Alvorada, 2002. 

137 MELO, Jacob. Raciocinando sobre o Perispírito. In: “Manual do passista”, pp. 43 a 48. 

 

84 



 

 “Pelas condições de imponderabilidade, e por representar um subproduto do fluido universal, 
tem capacidade de servir como laço de união entre o essencialmente espiritual, o Espírito, e o que se 
mostra essencialmente material, o corpo físico”.   141

Cordão Fluídico - Como o próprio nome sugere, trata-se de uma espécie de "cordão" que liga 
o perispírito ao corpo físico. É imprescindível à vida carnal, pois assegura a perfeita realização das 
funções biológicas vitais durante o período do sono natural, quando então o espírito se desprende do 
corpo físico para interagir no mundo espiritual, embora sempre seu corpo e seu perispírito estejam 
sempre ligados através deste cordão, que muitas vezes recebe o nome coloquial de “cordão de prata”. 

O cordão de prata é pré-requisito essencial para a vida orgânica, posto que no momento da 
morte física ele se rompe. Em alguns meios "espiritualistas" com pouco estudo, há uma discussão 
sobre os "perigos de rompimento" de tal cordão espontaneamente, durante o conhecido fenômeno das 
projeções para fora do corpo. O cordão de prata não é feito de material suscetível a atritos ou a 
acontecimentos que possam vir a "rompê-lo" - esse tipo de pensamento não apenas contraria 
diametralmente a lógica, mas sobretudo vai inteiramente contra os ensinamentos estabelecidos pela 
codificação Kardequiana. 

Função de intercâmbio – Em seu Ensaio Teórico da Sensação nos Espíritos, que consta 
como Questão 257 de O Livro dos Espíritos, Allan Kardec esclarece que “o perispírito, para o 
encarnado, funciona como intermediário entre o Espírito e o corpo, transmitindo as sensações deste 
para aquele e a vontade daquele sobre este”.  

Aprofundando os estudos iniciados por Allan Kardec, Jacob Melo ensina que: Na verdade, o 
“perispírito é um “campo fluídico” multifuncional, formado de elementos de tessitura e sutileza 
extremamente variáveis, participando de zonas de altíssimas frequências (onde vibra o princípio 
espiritual) e alcançando outras muito baixas (onde vibra o elemento material). Nessa constituição – 
fluídica, bem se percebe – o elemento espiritual encontra campo tanto para nele se manifestar e, por 
assim dizer, habitar, como para por seu intermédio, atuar plenamente na matéria densa”.  

Ainda segundo Camilo: 
“Por todos os seus atributos, pelas ligações célula a célula, conduzindo para a carne os 

impulsos internos da alma e para esta as reações nervosas do corpo físico, o perispírito presta-se como 
veículo imprescindível para ajudar na exteriorização da mediunidade, nos parâmetros da Terra. É pela 
intermediação do perispírito, que os mais variados fenômenos da mediunidade se mostram, 
empolgantes uns, intrigantes outros, importantes todos...”.   142

Para atuar simultaneamente em zonas de frequências tão diferentes, e, assim, permitir o 
intercâmbio entre o Espírito e o corpo, diz Jacob Melo:   143

“A feição de um codificador-amplificador de sinal, monitorado por um potenciômetro de dupla 
via (que tanto amplifica para um canal quanto reduz a intensidade para outro), o Perispírito traduz ao 
Espírito as informações ocorridas “na carne”, bem como conduz as respostas do Espírito ao corpo”. 
(ver O Livro dos Espíritos, questão 135a).  

“O esquema sugere a interação entre os três elementos – Espírito, Perispírito, Corpo em que 
ressaltamos dois campos primordiais: Campo Mental e o Campo Vital”.  

a) Campo mental  
“Sabemos que a ação mental, psíquica e a vontade do Espírito interferem de modo excessivo e 

consistente, nas ocorrências e no funcionamento do Campo Vital”.  
b) Campo vital ou centro vital (Centros de Força) “Centrando nossa observação nesse 

campo, concluem-se que por ele transitam - e até estacionam – as “energias” que provêm do Espírito 
em direção ao corpo assim como acontece em relação às emanações oriundas das ações 
físico-orgânicas do corpo em relação ao Espírito”.  

“(...) No Campo Vital estão localizados dois importantíssimos elementos”:  

143 MELO, Jacob. Raciocinando sobre o Perispírito. In “Manual do passista”, pp. 46 a 50. 
 

142 TEIXEIRA, J. Raul. O perispírito e suas funções. In: “Correnteza de luz”, cap. 2, p. 27. 

141 TEIXEIRA, J. Raul. O perispírito e suas funções. In: “Correnteza de luz”, cap. 2, p. 27. 

 

85 



 

O Princípio Vital – “que é o campo de mais alta frequência do “Campo Vital” – e o duplo etéreo 
ou etérico. O princípio vital funciona como uma espécie de “interruptor”, o que, quando acionado, faz 
circular todos os fluidos vitais disseminados no campo vital. Essa circulação vital é que gera o 
fenômeno vida orgânica”. 

“Estes interruptores são, dentro do Campo Vital, os “elementos” de mais elevada frequência, 
sendo por intermédio deles que o ser espiritual atua, faz a conexão ou estabelece a imantação de sua 
essência com o corpo ou com a matéria. A vida, embora pareça função essencialmente material, só 
acontece com a  participação do elemento espiritual – e isso é válido para todos os reinos, já que é ele 
quem “liga” o “interruptor vital”, princípio vital”. 

“(...) Ao contrário do princípio vital, o Duplo Etéreo é a parte mais densa do Campo Vital, 
vibrando em baixa frequência e, por isso mesmo, prestando-se a uma agregação mais estreita com o 
corpo orgânico. Tanto que o duplo etéreo funciona como filtro das emanações físicas, não permitindo 
maiores transferências orgânicas para a sutileza do perispírito propriamente dito”.  

Obs.: O duplo etéreo desintegra-se de 30 a 40 dias após o desencarne.  
“É no Campo Vital que se dá a usinagem dos fluidos magnéticos, que são os elementos 

primordiais do Passe, em especial do magnetismo. Sendo essas usinagens bastante densas, elas se 
refletem diretamente no duplo etéreo, repercutindo na aura. Devido a essas densidades fluídicas 
usinadas, e para que uma boa harmonização seja obtida, é necessário que os centros vitais estejam 
em harmonia entre si. Com isso, a qualidade radiante dos fluidos far-se-á mais homogênea, 
propiciando boas doações magnéticas, sem maiores repercussões negativas, seja no passista, seja no 
assistido. Eis porque é indispensável o conhecimento, ainda que básico, das funções e das ligações 
dos centros vitais ou Centros de Força”.   144

 
2. Ação regenerativa do passe 

 
Narra Herculano que: “O passe espírita é prece, concentração e doação. Quem reconhece que 

não pode dar de si mesmo, suplica a doação dos Espíritos. São eles que socorrem aqueles por quem 
pedimos, não nós, que em tudo dependemos da assistência espiritual”.   145

Roque Jacintho esclarece que “O magnetismo, considerado em seu aspecto geral, é a 
utilização, sob o nome de fluido, da força psíquica por aqueles que abundantemente a possuem.”  

“A ação do fluido magnético está demonstrada por exemplos numerosos e comprovativos que 
só a ignorância ou a má fé poderiam hoje negar-lhe a existência.”  

“Por atuar diretamente sobre o perispírito, ou seja, sobre a matriz onde se funde o nosso 
organismo físico e, por conseguinte, onde se localizam as raízes profundas de nossos distúrbios 
somáticos, é o passe o mais importante elemento para a promoção do equilíbrio perdido ou ainda não 
conquistado, sempre que todo e qualquer desajuste se instale ou se revele”.   146

De posse dessas informações Léon Denis escreve “O pensamento do homem imprime aos 
fluidos universais à sua volta as suas características individuais (...). Atingindo o ponto metalizado pelo 
homem, essa onda poderá afinizar-se com o objeto ou pessoa e passará a envolvê-la e será, 
consequentemente, por ela absorvido até o limite de sua capacidade, produzindo, em decorrência, a 
reação benéfica ou maléfica do magnetismo admitido.” 

“A vontade de aliviar, de curar comunica ao fluido magnético propriedades curativas. O remédio 
para os nossos males está em nós. Um homem bom e sadio pode atuar sobre os seres débeis e 
enfermiços, regenerá-los por meio do sopro, pela imposição das mãos e mesmo mediante objetos 
impregnados da sua energia. Opera-se mais frequentemente por meio de gestos, denominados passes, 
rápidos ou lentos, longitudinais ou transversais, conforme o efeito, calmante ou excitante, que se quer 
produzir nos doentes. Esse tratamento deve ser seguido com regularidade, e as sessões renovadas 
todos os dias até a cura completa.”  

146 JACINTO, Roque. Passe e mecanismo. In: “Passe e Passista", cap. 4, p. 20. 

145 PIRES, Herculano. O passe, suas origens e aplicação. in: “ Obsessão, o passe, a doutrinação”, cap. I, p. 38. 

144 MELO, Jacob. Raciocinando sobre o Perispírito. In. “Manual do passista”, p. 49 e 50. 

 

86 



 

“A fé viva, a vontade, a prece e a evocação dos poderes superiores amparam o operador e o 
sensitivo. Quando ambos se acham unidos pelo pensamento e pelo coração, a ação curativa é mais 
intensa.”  

A exaltação da fé, que provoca uma espécie de dilatação do ser psíquico e o torna mais 
acessível aos influxos do Alto, permite admitir e explicar certas curas extraordinárias operadas nos 
lugares de peregrinação e nos santuários religiosos. Esses casos de cura são numerosos e baseados 
em testemunhos muito importantes para que se possa pôr em dúvida. Não são peculiares a tal ou tal 
religião: encontram-se indistintamente nos mais diversos meios: católicos, gregos, muçulmanos, 
hindus, etc.”  

“Livre de todo acessório teatral, de todo móvel interesseiro, praticado com o fim de caridade, o 
magnetismo vem a ser a medicina dos humildes, dos crentes, do pai de família, da mãe para seus 
filhos, de quantos sabem verdadeiramente amar. Sua aplicação está ao alcance dos mais simples. Não 
exige senão a confiança em si, a fé no Poder Infinito que por toda a parte faz irradiar a vida e a força. 
Como Cristo e os apóstolos, como os santos, os profetas e os magos, todos nós podemos impor as 
mãos e curar, se temos amor aos nossos semelhantes e o desejo ardente de os aliviar.”  

“Quando o assistido se acha adormecido sob a influência magnética e parece oferecer-se à 
sugestão, não a empregueis senão com palavras de doçura e de bondade. Persuadi, em lugar de 
intimidar. Em todos os casos, recolhei-vos em silêncio e apelai para os Espíritos benfazejos que pairam 
sobre as dores humanas. Então sentireis descer do Alto sobre vós e propagar-se ao sensitivo o 
poderoso influxo. Uma onda regeneradora penetrará por si mesma até a causa do mal; e demorando, 
renovando semelhante ação, tereis contribuído para aligeirar o fardo das misérias terrestres.  

“O magnetismo não se limita unicamente à ação terapêutica; tem um alcance muito maior. É 
um poder que desata os laços constritores da alma e descerra as portas do mundo invisível; é uma 
força que em nós dormita e que, utilizada, valorizada por uma preparação gradual, por uma vontade 
enérgica e persistente, nos desprende do pesadume carnal, nos emancipa das leis do tempo e do 
espaço, nos dá poder sobre a Natureza e sobre as criaturas.”  

“O mundo dos fluidos, mais que qualquer outro, está submetido às leis da atração. Pela 
vontade, atraímos forças boas ou más, em harmonia com os nossos pensamentos e sentimentos. 
Delas se pode fazer uso formidável; mas aquele que se serve do poder magnético para o mal, cedo ou 
tarde o vê contra si próprio voltar-se. A influência perniciosa exercida sobre os outros, em forma de 
sortilégios, de feitiçaria, de enguiço, recai fatalmente sobre aquele que a engendrou.” 

“Não penetreis, pois, nesse domínio sem a pureza de coração e caridade. Nunca ponhais em 
ação as forças magnéticas, sem lhes acrescentar o impulso da prece e um pensamento de amor 
sincero por vossos semelhantes. Assim procedendo, estabelecereis a harmonia de vossos fluidos com 
o dinamismo divino e tornareis sua ação mais profunda e eficaz.”  

“Pelo magnetismo transcende – o dos grandes terapeutas e dos iniciados – o pensamento se 
ilumina; sob o influxo do Alto os nossos sentimentos se exaltam; uma sensação de calma, de vigor,de 
serenidade nos penetra; a alma sente, pouco a pouco, dissiparem-se todas as mesquinhas 
subalternidades do “eu” humano e surgirem os aspectos superiores de sua natureza. Ao mesmo tempo 
em que aprende a esquecer-se de si, em benefício e para salvação dos outros, sente despertarem-se 
novas e desconhecidas energias”.   147

 
3. Passe e medicina 
 

Jacintho esclarece que “O passista não é concorrente do médico.” 
“Colaborando graciosamente para a recuperação orgânica e espiritual do encarnado que o 

procura, não visa o passista substituir a função da medicina...”  
“O tratamento fluídico não dispensa o concurso da medicação farmacêutica respeitável.” 
“Vale lembrar sempre que os remédios são extraídos da própria natureza, fornecidos pela 

Providência Divina ao equilíbrio indispensável da máquina física. E mesmo que tenham sido 

147 DENIS, Léon. A força psíquica. Os fluidos. O magnetismo. In: “No Invisível”, cap. XV, pp. 180 a 184. 

 

87 



 

comercializados pelo homem e estejam sujeitos às alternâncias de seus desvarios econômicos e 
financeiros – nem por isso deixam de ser dignos e providenciais.” 

“Não nos confundamos, portanto, confiando-nos a um extremo próprio da paixão e do 
fanatismo cegos. O passe é medicamento da alma por excelência; o produto farmacêutico é recurso em 
favor do corpo destrambelhado.”  

“O ideal é o tratamento simultâneo”.   148

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

148 JACINTO, Roque. In: “Passe e Passista”, pp. 67,68 e 69. 

 

88 



 

AULA VII – O PENSAMENTO 
 

1. O princípio inteligente 
 

O Princípio Inteligente (P.I.), através de sua longa viagem pelos Reinos da Natureza, foi 
desenvolvendo características e aptidões importantes e indispensáveis para a sua evolução. Funções 
rudimentares e simples se transformaram, com o passar do tempo, em funções cada vez mais 
especializadas e complexas. Da função desenvolvida por uma única organela celular tivemos o 
aparecimento de maravilhosos e competentes aparelhos e sistemas orgânicos. Tudo isso exigiu um 
controle eficiente e preciso; assim o Princípio inteligente foi desenvolvendo simultaneamente o sistema  
nervoso, para desempenhar esta tarefa. Após milênios, de evolução estava pronto o espetacular órgão 
do corpo humano, o cérebro, que passou a ser o dirigente e o gerente de cada repartição do corpo 
físico do homem.  

 
2. O Cérebro 

                                              
Ao nascimento, o cérebro humano pesa aproximadamente 750 gramas, ou seja quase 25% do 

seu peso, e possui cerca de 100 bilhões de neurônios (células nervosas). No adulto o cérebro pesa 
aproximadamente 1500 gramas e tem também cerca de 20 bilhões de neurônios. Sabemos, que a 
partir do nascimento, o homem vai desenvolvendo cada vez mais as suas aptidões, e este 
desenvolvimento, como vimos, não decorre da multiplicação das células nervosas. Hoje sabemos que 
este fato se dá pelo aumento crescente da união entre estas células, ou seja, de sinapses nervosas 
(nome que a Ciência dá à união entre as células nervosas). 

O que ocorre com os outros 80 bilhões? Desde a fase fetal, o bebê estabelece conexões entre 
os neurônios, as sinapses. As células neurais que não são estimuladas morrem. Assim, ao nascer 
temos condições de estabelecer muitas conexões, muito além do que teremos de fato realizado na vida 
adulta.A partir dos 18 dias de gestação, o cérebro começa a desenvolver as células do sistema 
nervoso, os neurônios.Na 30ª semana de gestação o cérebro está desenvolvido.Um neurônio 
–dependendo de qual tipo– pode estabelecer de 1 a 100 mil conexões. Em média, um neurônio 
estabelece 10 mil conexões. Um bebê gasta 65% do insumo de energia no desenvolvimento cerebral.  

Assim, o que diferencia o cérebro de uma criança do cérebro de um adulto é o número de 
sinapses nervosas e o números de neurônios. A Ciência atual aceita que a maior ou menor aptidão 
cerebral, se deve ao maior ou menor número de sinapses nervosas. Podemos também estender estes 
conhecimentos aos animais, diferenciando-os em aptidões de acordo com o número de sinapses 
nervosas.  149

Apoptose. A apoptose caracteriza-se pela morte programada da célula, no caso do neurônio. 
Durante a formação da estrutura cerebral é necessária a participação de milhares e milhares de 
neurônios, porém, ao longo da vida muitos deles não serão mais necessários ou não serão utilizados. 
Como pesquisas mostraram, neurônios, se pouco ou não usados, morrem, isto é, um cérebro pouco 
estimulado tem maior quantidade de morte de suas células. Esse fenômeno é designado de poda, e se 
aplica tanto para as sinapses quanto aos neurônios. Uma grande poda ocorre no primeiro ano de vida. 
Para que ela seja menos intensa é necessário que as sinapses e os neurônios sejam muito utilizados.  

Como promover essa utilização? 50%, em média, da formação do cérebro depende da carga 
genética do indivíduo, ou seja, da herança que traz de seus pais. Os outros 50% dependem de sua 
experiência, isto é, das trocas realizadas com as pessoas e o mundo ao longo da vida. E a influência da 
experiência ocorre desde a fase intrauterina. Então, é muito importante que, ainda durante a gestação, 
mãe e pai conversem com o bebê, cantem música para que ele comece a ser estimulado, para que 
essas sinapses comecem a funcionar ativamente. 

O que é muito interessante, é que o fator determinante para termos mais ou menos sinapses é 
diretamente proporcional ao exercício e ao estímulo constante ao sistema nervoso, e também, que 

149 <https://memoria.ebc.com.br/infantil/voce-sabia> Acesso em 13 de nov. 2021. 

 

89 



 

essa capacidade de formar sinapses, ao contrário que muitos pensam, é a mesma do nascimento ao 
túmulo, ou seja, independe da idade do indivíduo demonstrando cientificamente que, realmente, nunca 
é tarde para estudar e aprender. Qualquer atividade nossa é comandada pelo cérebro, desde as mais 
simples, como o piscar dos olhos, até as mais complexas como escrever, falar, etc.  

Se acompanharmos a evolução do pensamento inteligente vamos observar que as aptidões 
após serem conquistadas, são armazenadas como patrimônio eterno do ser. À medida que aptidões 
mais complexas se desenvolvem, as mais simples passam ao controle do inconsciente (automatismo). 
Podemos assim dizer que: o cérebro comanda o nosso corpo físico utilizando-se de ordens conscientes 
(falar, escrever, andar, etc.) e ordens inconscientes (piscar os olhos, bater o coração, respirar, etc.).  

A Ciência da Terra consegue explicar como ocorrem as alterações cerebrais diante de um 
estímulo, qual a área do cérebro responsável pelo controle de certa função orgânica, explica como a 
ordem, partindo do cérebro, atinge o órgão efetor. A Ciência terrena se perde quando não consegue 
entender o motivo pelo qual, a um mesmo estímulo, duas pessoas respondem de forma tão diferente 
em certas circunstâncias. Por que duas pessoas ao ouvirem uma mensagem ou uma música, uma 
chega às lágrimas, enquanto a outra se mostra indiferente. Para entendermos este aspecto, temos de 
recorrer à ciência não convencional. O Espiritismo nos explica este fato com clareza.  

Nós espíritas sabemos a diferença entre o Espírito encarnado e o Espírito desencarnado, e 
entre outras coisas, que o encarnado, por precisar atuar sobre a matéria densa, necessita do corpo 
físico. A Doutrina Espírita nos ensina que o corpo físico desde o momento da concepção é formado 
tendo como molde o perispírito. Nosso corpo físico é uma cópia de nosso corpo perispiritual (réplica 
rudimentar).  

Guardando certos limites, podemos afirmar que o cérebro humano é uma réplica do cérebro 
perispiritual, e que este cérebro físico seria rudimentar quando comparado ao cérebro perispiritual, pois 
nem todas as características são passadas ao corpo físico, mas apenas as possíveis e necessárias a 
cada reencarnação. Seriam dois computadores de gerações diferentes. 

 
3. O Pensamento 

 
A ciência espírita nos ensina que a ordem realmente nasce na vontade do Espírito que, por 

uma "vibração nervosa", faz vibrar certa região de nosso cérebro perispiritual e este emite outra 
"vibração nervosa" que faz a área correspondente no cérebro físico emitir uma ordem ao órgão efetor 
do corpo físico. Ou seja, quem realmente responde ao estímulo do meio é o Espírito, e a resposta 
ganha o corpo físico através do perispírito. O Espírito pensa e manda, o perispírito transmite e o corpo 
físico materialmente responde. No exemplo que citamos, o Espírito ao ouvir a mensagem ou a música 
responde ao estímulo. Após julgá-lo utilizando-se de todo seu patrimônio moral e intelectual, adquirido 
em reencarnações sucessivas, explicando assim a resposta diferente de dois Espíritos ao mesmo 
estímulo. Ou seja, ocorre na matéria a exteriorização de tudo aquilo que existe no Espírito como um 
todo. Albert Einstein afirmava que todos nós vivemos em um Universo de energias, que a matéria é, na 
verdade, a apresentação momentânea da energia, como a água que pode apresentar-se em seus três 
estados (sólido, líquido e gasoso).  

O sábio cientista nos ensinou que toda fonte de energia propaga sua influência no Universo 
através de ondas (ex.: fonte de calor com ondas de calor, fonte sonora com ondas sonoras, fonte 
luminosa como ondas de luz, etc.), e que esta influência vai até ao infinito. Ao campo de influência, 
existente ao redor de toda fonte de energia (matéria), a Ciência deu o nome de "CAMPO DE 
INFLUÊNCIA DE EINSTEIN". Se analisarmos o campo de influência de uma fonte de energia, vamos 
conseguir deduzir aspectos importantes desta fonte, mesmo sem conhecê-la diretamente (o estudo 
feito pelos astrônomos com a irradiação emitida das estrelas). 

Cada fonte de energia tem o seu campo de influência próprio.  
Quando o Espírito pensa, estando encarnado ou não, pois como vimos, quem pensa é o 

Espírito e não o cérebro físico, ele funciona como uma fonte de energia, criando as ondas mentais 
(partículas mentais) gerando em torno de si o CAMPO DE INFLUÊNCIA DA MENTE HUMANA, 

 

90 



 

conhecido com o nome de hálito mental, como nos ensina o autor espiritual André Luiz. Como cada um 
de nós pensa de acordo com o seu patrimônio intelecto-moral, emitimos ondas mentais diferentes, ou 
seja, cada um de nós tem o seu Hálito Mental próprio - HÁLITO MENTAL INDIVIDUAL.  

Projetamos constantemente uma vibração nas partículas que compõem nosso perispírito de 
acordo com a nossa evolução (cor, cheiro, sensação, etc..) agradável ou desagradável e alguém que se 
aproxima de nós pode ter essas percepções. A espiritualidade nos ensina que um grupo de Espíritos 
(encarnados ou desencarnados) que pensa da mesma forma (evolução semelhante) forma um Hálito 
Mental de um Grupo, HÁLITO MENTAL DE UMA COLETIVIDADE. 

Como vimos, a energia de uma fonte se propaga através de ondas. A Física nos ensina que o 
que diferencia uma onda da outra, são suas características físicas como: amplitude, frequência, 
comprimento, etc. Assim, uma onda seria luminosa, outra de calor, outra sonora, outra mental, segundo 
estas características físicas. Para simplificarmos a análise, utilizaremos apenas a frequência de uma 
onda, ou seja, o número de ciclos em determinado tempo (ciclos por segundo). Assim teríamos ondas 
de alta, média e baixa frequência. 

A física também nos ensina que o campo de influência das ondas que esta fonte emite é maior 
quando maior a frequência (ex.: emissoras de rádio que emitem ondas de mais elevada frequência 
atingem maior distância de seu sinal). A espiritualidade nos ensina que esta lei é obedecida na Ciência 
espiritual, ou seja, quanto mais evoluído moralmente é o Espírito (encarnado ou desencarnado) mais 
alta a frequência de suas ondas mentais. Assim, espíritos muito evoluídos emitem ondas de altíssima 
frequência (maior o seu campo de influência) e Espíritos pouco evoluídos ondas de baixa frequência 
(menor o campo de influência). Assim, obedecendo a uma lei física, podemos afirmar que o poder de 
influência do Bem é muito maior do que do Mal.  

O local (dimensão) do Universo onde Espíritos que emitem o mesmo tipo de HÁLITO MENTAL 
se encontra recebe o nome de FAIXA VIBRATÓRIA, ou FAIXA DE PENSAMENTO, ou FAIXA DE 
INFLUÊNCIA. Quando se acha em uma faixa vibratória, o Espírito que aí está atrai e é atraído para 
esta faixa, ou seja, alimenta e é alimentado dos sentimentos dessa faixa de pensamentos ou de 
sentimentos. Devemos nos burilar, no sentido de sempre estarmos em faixas vibratórias mais 
evoluídas; tudo depende dos sentimentos (ondas) que criamos diuturnamente. O Benfeitor Áulus 
explica isso muito bem no livro Nos Domínios da Mediunidade: “Filhos do Criador, dele herdamos a 
faculdade de criar, desenvolver, nutrir e transformar. “Naturalmente circunscritos nas dimensões 
conceptuais em que nos encontramos, embora na insignificância de nossa posição comparada à glória 
dos Espíritos que já atingiram a angelitude, podemos arrojar de nós a energia atuante do próprio 
pensamento, estabelecendo, em torno de nossa individualidade, o ambiente psíquico que nos é 
particular. “Cada mundo possui o campo de tensão eletromagnética que lhe é próprio, no teor de força 
gravítica em que se equilibra, e cada alma se envolve no círculo de forças vivas que lhe transpiram do 
‘hálito’ mental, na esfera de criaturas a que se imana, em obediência às suas necessidades de ajuste 
ou crescimento para a imortalidade. “Cada planeta revoluciona na órbita que lhe é assinalada pelas leis 
do equilíbrio, sem ultrapassar as linhas de gravitação que lhe dizem respeito, e cada consciência 
envolve no grupo espiritual a cuja movimentação se subordina”.  150

 
3.1. Ideoplastias e criações fluídicas  

 
Ideoplastia - palavra de origem grega que trata do estudo das formas através do pensamento. 

Na literatura espírita, também podemos encontrar outras designações com o mesmo significado: 
criações fluídicas, formas-pensamento, imagens fluídicas, ou, ainda, construções mentais. Sendo os 
fluidos espirituais a atmosfera dos seres espirituais, os Espíritos tiram desse elemento os materiais 
sobre os quais operam; é nesse meio que ocorrem os fenômenos perceptíveis a sua visão e a sua 
audição.  

 
 

150 XAVIER, Francisco Cândido. Estudando a mediunidade. In: “Nos domínios da mediunidade”, Cap. 1. 

 

91 



 

3.2. Ação do pensamento  
 
“O pensamento é uma radiação da mente espiritual dotada de ponderabilidade e de 

propriedades quimio-eletromagnética, constituída por partículas sub divisíveis, ou corpúsculos de 
natureza fluídica, configurando-se como matéria mental viva e plástica. Partindo da mente que o 
elabora, essa radiação se difunde por todo o cosmo orgânico, primeiro através do centro coronário, 
espraiando-se depois pelo córtex cerebral e pelo sistema nervoso, para finalmente atingir todas as 
células do organismo e projetar no exterior.”  

“Tal radiação mental, expedida sob a forma de ondas eletromagnéticas, constitui o fluido 
mentomagnético, que, integrado ao sangue e à linfa, percorre incessantemente todo o organismo 
psicofísico, concentrando-se nos plexos, ou centros vitais, e se exteriorizando no “halo vital”, ou aura.”  

“Do centro coronário, que lhe serve de sede, a mente estabelece e transmite a todo seu cosmo 
vital os seus padrões de consciência e de manifestação, determinando o sentido, a forma e a direção 
de todas as forças orgânicas, psíquicas e físicas, que se lhe subordinam.”  

“Através do centro cerebral, governa então as atividades sensoriais e metabólicas, enquanto 
controla a respiração, a circulação sanguínea, as reservas hemáticas, o sustento digestivo e as 
atividades genésicas, por meio, respectivamente, dos centros laríngeos, esplênico, gástrico e 
genésico”.   151

Os Espíritos atuam sobre os fluidos espirituais empregando o pensamento e a vontade, seus 
principais instrumentos de ação. Por este mecanismo, eles podem imprimir aos fluidos, direção, pode 
lhes aglomerar, combinar, dispersar, organizar, podendo também, mudar-lhes as propriedades. É dessa 
forma que as águas podem ser fluidificadas, adquirindo certas qualidades curadoras.  

O pensamento reflete-se no perispírito, que é sua base e meio de ação; ele reproduz todos os 
movimentos e matizes. Na medida em que o pensamento se faz, instantaneamente o corpo fluídico 
retrata as formas criadas, deixando de existir tão logo o mesmo pensamento cesse de agir naquele 
sentido.  

Para o Espírito que é, também ele, fluídico, todas as criações mentais são tão reais como eram 
no estado material quando encarnado; mas, pela razão de serem fruto do pensamento, sua existência é 
tão fugidia quanto a deste. O pensamento pode materializar-se criando formas de longa duração 
conforme a persistência da onda em que se expressa.  

 
3.3. Pensamento e forma pensamento  
 

As construções mentais podem resultar de uma intenção (voluntária) ou de um pensamento 
inconsciente (involuntária). Basta que o Espírito pense numa coisa para que esta se reproduza. Tenha 
um homem, por exemplo, a ideia de matar a outro, embora o corpo material se lhe conserve impassível, 
seu corpo fluídico é posto em ação pelo pensamento e reproduz todos os matizes deste último; executa 
fluidicamente o gesto. A imagem da vítima é criada e a cena toda é pintada, como num quadro, tal qual 
se lhe desenrola na mente.  

O pensamento pode ser visto sob uma ótica psicológica ou física. Pela primeira, o pensamento 
é considerado como um fluxo de ideias, símbolos e associações; atividades mentais variadas, tais 
como raciocinar, resolver problemas e formar conceitos. Para isso a mente usa os seguintes elementos 
do pensamento: raciocínio, memória, imaginação, vontade e sentimento. Estes elementos consistem no 
agrupar e coordenar de imagens, apreender-lhes as conexões constituídas, a fim de as retocar e 
agrupar em novas correlações mais ou menos originais ou complexas, de acordo com a maior ou 
menor potência intelectual do indivíduo. Juntamente com a capacidade de percepção, abstração e 
comparação, promovem a associação de ideias. 

Cada elemento pode estar mais ou menos desenvolvido em cada um de nós, promovendo a 
nossa capacidade de perceber e de sentir. Sob esta ótica, sentir também é pensar. 
 

151 SANTANA, HERNANE T. Energia e evolução. In “Universo e vida”, cap. V, pp. 99 e 100. 

 

92 



 

Através deste conceito, o pensamento é visto como uma extensão da nossa natureza íntima, e a nossa 
própria individualidade em ação. Pensar é, portanto, manifestar a nossa alma (mente) 

As ondas-pensamentos são, como o nome indica, as energias em forma de ondas que saem 
da nossa mente (espírito). São como “fagulhas” contínuas, que transportam consigo uma carga de 
magnetismo espiritual, carga esta que está sempre de acordo com a natureza de quem a emite. Estas 
ondas são constituídas por energia eletromagnética em diversos graus. 
 
Assim, temos: 
 

a) Ondas Longas – emitidas pelas impressões 
normais do ser humano; são ondas que se limitam a 
sustentar o corpo físico, correspondentes a 
manutenção do calor; 
 
b) Ondas Médias – são emitidas quando estamos num 
estado menos comum, como por exemplo, quando 
focamos a atenção, ou quando estamos sob uma 
tensão pacífica, por exemplo, na meditação ou na 
oração; 
 
c) Ondas Curtas – são emitidas em situações 
extraordinárias, como sejam as emoções profundas, as 
dores inenarráveis, as trabalhosas e persistentes 
concentrações mentais, ou as súplicas aflitivas. 

 
Por outro lado, as formas-pensamentos ou formas mentais, são as imagens que criamos no 

nosso ecrã mental e que também mostram o magnetismo espiritual de quem as cria. Estas 
formas-pensamentos podem obter “vida” nas nossas mentes durante um certo período de tempo, 
dependendo da intensidade e da frequência da mentalização, pois toda e qualquer imagem gera uma 
associação de ideias. 

As imagens mentais podem ser visuais, auditivas, tácteis, olfativas, gustativas, etc. 
A imagem nunca vem sozinha; ao imaginarmos, associamos a esta imagem os nossos 

sentimentos e significados, muitas vezes, inconscientes. Quando pensamos numa pessoa amiga, 
sentimos alegria ou saudade; ao pensarmos num adversário, sentimos mágoa, raiva ou ódio; a 
lembrança de uma figura, pode remeter-nos para o passado, podemos associá-la a sentimentos que 
estão guardados no nosso inconsciente e de que, muitas vezes, nem nos apercebemos. 

“Onde há pensamentos, há correntes mentais e onde há correntes mentais existe associação. 
E toda e qualquer associação e interdependência e recíproca influência”.   152

As imagens mentais têm a capacidade de tornar claro o entendimento e de ampliar a nossa 
visão de qualquer coisa. A imagem fala por si. Ao conceituarmos um objeto, estamos a limitar esta 
imagem a nossa percepção; ao mostrá-la, cada indivíduo percebe-a conforme a sua capacidade. 

Segundo o conceito físico, o pensamento seria composto basicamente por três forças 
fundamentais, que desempenham funções superiores na mente humana: o corpúsculo mental, o 
sentimento, e a vontade. 

“E assim como o átomo é uma força viva e poderosa na própria contextura passiva, a partícula 
de pensamento – ante a inteligência que a mobiliza para o bem ou para o mal -, embora viva e 
poderosa na composição em que se derrama do espírito que a produz, é igualmente passiva perante o 
sentimento que lhe dá forma e natureza para o bem ou para o mal, convertendo-se, por acumulação, 
num fluido gravitante ou libertador, ácido ou balsâmico, doce ou amargo, alimentício ou esgotante, 
vivificador ou mortífero, conforme a força do sentimento que o tipifica e configura, que pode ser 

152 XAVIER, Francisco Cândido. Cargas elétricas e cargas mentais. In: “Nos domínios da mediunidade”, Cap. 15. 

 

93 



 

chamado, a falta de uma terminologia adequada, como “raio da emoção”, ou “raio do desejo”, sendo 
esta força a que lhe produz a diferença de massa e de trajeto, de impacto e de estrutura.”    153

“E assim que o halo vital, ou aura, de cada indivíduo, está entrelaçado pelas correntes 
atômicas sutis dos pensamentos próprios ou habituais, dentro das normas que correspondem a lei dos 
“quanta de energia” e aos princípios da mecânica ondulatória, que  lhes imprimem frequência e cor 
próprias. Estas forças, em constantes movimentos sincrônicos, ou em estado de agitação, pelos 
impulsos da vontade estabelecem para cada pessoa uma onda mental  própria”.   

“Assim, compreende-se perfeitamente que a material mental é o instrumento sutil da vontade, 
atuando nas formações da matéria física, gerando as motivações de prazer ou desgosto, alegria ou dor, 
otimismo ou desespero, que realmente não se reduzem a meras abstrações, pois representam 
turbilhões de força em que a alma cria os seus próprios estados de mentação indutiva, atraindo para si 
os agentes (por enquanto imponderáveis), de luz ou  sombra, vitória ou derrota, infortúnio ou 
felicidade”.  154

Neste sentido, a ideia é um ser organizado: o pensamento dá-lhe a forma, e a vontade 
imprime-lhe a força e a direção. Na verdade, os conceitos psicológico e físico dos pensamentos  
interagem, mas por falta de uma nomenclatura mais adequada para exprimir a nossa ideia, podemos 
afirmar que o pensamento apresenta um aspecto subjetivo (psíquico) e um aspecto físico (material). As 
ondas e as imagens mentais (matéria mental) criam um campo eletromagnético à volta do indivíduo, 
chamado “aura” ou “halo vital”, que exprime a natureza íntima de cada ser. 

“Considerando-se qualquer célula em ação como uma unidade viva, tal qual um motor 
microscópico em ligação com a fábrica mental, e claramente compreensível que todas as  agregações 
celulares emitam radiações e que essas radiações se articulem através de sinergias  funcionais, que 
são constituídas por recursos, a que podemos chamar “tecidos de força”, a volta dos corpos de onde 
saem. No homem, contudo, esta projeção surge profundamente enriquecida e  modificada pelos fatores 
do pensamento contínuo que, ao ajustarem-se às emanações do campo celular, lhe modelam a volta 
do corpo, o conhecido “corpo vital” ou “duplo etéreo” de certas escolas espiritualistas, isto é, um 
duplicado, mais ou menos radioso, do indivíduo. 

Assim, temos nessa conjugação de forças físico-químicas e mentais, a aura humana própria de 
cada indivíduo, interpenetrando-o, ao mesmo tempo que parece emergir dele, como se fosse um 
campo ovoide apesar da forma irregular que apresenta, sendo um espelho sensível em  que se 
estampam, com sinais característicos, todos os estados de alma e no qual todas as ideias se 
evidenciam, modelando cenas vivas, que perduram em vigor e semelhança, tal como no  cinema".    155

“Cada mente é como se fosse um mundo que respira pelas ondas criativas que emite – ou  na 
psicosfera em que gravita para este ou aquele objetivo sentimental, conforme os próprios desejos -, 
sem o qual a lei de responsabilidade não subsistiria”.    156

Quando frequentemente repetida, a forma mental adquire muita vida, de modo que as vezes  
persiste durante bastante tempo, mesmo depois de extinta a causa que a gerou. “Essa corrente de 
partículas mentais sai de cada espírito sob a forma de indução mental, tanto maior quanto mais amplas 
se mostrem as faculdades de concentração e o teor da persistência no rumo dos objetivos que se 
procuram". 

“Ao emitirmos uma ideia, passamos a refletir as que se lhe assemelham, ideia esta que   
imediatamente adquire forma, com uma intensidade correspondente a nossa insistência em  
sustentá-la, mantendo-nos assim, espontaneamente, em comunicação com todos os que partilham o 
nosso modo de sentir”.     157

Escritores como Charles Dickens e Honoré de Balzac ficavam, às vezes, obsidiados pela visão  
das personagens que idealizavam, ao ponto de as verem à frente, como se fossem pessoas reais. 

157 XAVIER, Francisco Cândido. Matéria mental. In: “Mecanismos da mediunidade”, Cap. 4. 

156 XAVIER, Francisco Cândido. Efeitos físicos. In: “Mecanismos da mediunidade”, Cap. 17. 

155 XAVIER, Francisco Cândido. Mediunidade e corpo espiritual. In: “Evolução em dois mundos”, Cap. 17. 

154 XAVIER, Francisco Cândido. Matéria mental. In: “Mecanismos da mediunidade”, Cap. 4. 

153 XAVIER, Francisco Cândido. Alma e fluidos. In: “Evolução em dois mundos”, Cap. 13. 

 

94 



 

Alguns pintores, possuidores de um grande poder de visualização, chegam a substituir os modelos 
vivos pelas imagens retidas na mente. 

Pierre de Boismont (no seu livro “As Alucinações'') conta a história de um pintor que conseguia, 
após a fixação do modelo, ver a imagem com  mais nitidez do que a própria realidade. Acabou por não 
conseguir  distinguir as imagens  mentais, das pessoas realmente vivas. 

Muitas das chamadas “alucinações”, não passam de imagens mentais produzidas pelo 
indivíduo, e que passam a ter “vida” no seu foro íntimo. André Luiz avisa-nos que muitas dessas    
formas mentais são confundidas com entidades desencarnadas, quando não passam de imagens que 
tomaram forma pela intensidade e frequência da mentalização. No entanto, as formas  mentais não 
descartam a presença dos espíritos desencarnados e vice-versa. A manutenção constante  dos  nossos 
pensamentos numa imagem ou  num sentimento, acaba provocando atitudes condicionadas a  que   
chamamos reflexos  mentais. 

Isto permite entender por que todo e qualquer pensamento pode tornar-se conhecido: por 
evidenciar-se no corpo fluídico, pode ser percebidos por outros Espíritos, encarnados ou 
desencarnados, que estejam vibrando em sintonia. Mas, é importante considerar que o que realmente é 
visto pelo observador é a intenção.  

Sua execução, todavia, vai depender da persistência de propósitos, de circunstâncias que a 
favoreçam.  

Modificadas as intenções, os planos também sofrerão mudanças. As criações fluídicas 
inconscientes retratam as preocupações habituais do indivíduo, seus desejos, seus projetos, seus 
anseios, desígnios bons ou maus. Elas surgem e se desfazem alternadamente. As ideias, as 
lembranças vividas, em nível inconsciente, também gravitam em torno de quem as elabora. As criações 
fluídicas, que são fruto de uma intenção, são programadas com um objetivo específico. Podem ser 
promovidas por mentores espirituais ou obsessores. A técnica utilizada, tanto por Espíritos bons quanto 
por Espíritos inferiores, é a mesma. Os mentores espirituais atiram as lembranças construtivas e 
plasmam quadros superiores que irão gerar renovação e força, equilíbrio, serenidade e confiança em 
Deus. Durante o passe, enquanto a pessoa se encontra predisposta, mais eficazmente as construções 
superiores são registradas.  
 
3.4. Influências do pensamento 
 

Todos os seres encarnados e desencarnados vivem mergulhados no fluido universal, que 
ocupa todo o espaço, tal qual, nós achamos neste mundo, dentro da atmosfera. O fluido universal “é o 
veículo do pensamento, assim como o ar é veículo do som”.   158

O pensamento exterioriza-se e projeta-se formando imagens e sugestões que arremessam 
sobre os objetivos que se propõe a atingir. Quando benigno e edificante, ajusta-se às Leis que nos 
regem, criando harmonia e felicidade; quando desequilibrado e deprimente, estabelece aflição e ruína. 

A melhor forma de neutralizar vibrações negativas (o ódio por exemplo) é recusando o 
combustível, isto é, evitar o ódio que alimenta o ódio, utilizando o seu antídoto que é o amor. O amor se 
expressa no perdão incondicional, filho do entendimento evangélico. Enfim, maus pensamentos têm o 
poder de produzir desequilíbrios interiores, enfermidades, e, até a própria morte, da mesma forma que 
os bons pensamentos estabelecem harmonia psíquica, saúde e felicidade. 

Esclarece Peralva que “Vivemos em permanente sintonia com entidades e com pessoas de 
todos os tipos evolutivos, permutando assim, criações mentais elevadas ou inferiores. Pensamentos 
guerreiam pensamentos, assumindo as mais diversas formas de angústia e repulsão. É a influenciação 
de almas encarnadas e/ou desencarnadas entre si que, às vezes, alcança o clima de perigosa 
obsessão”.   159

 
 

159 PERALVA, Martins. Comunhão telepática. In “Estudando a mediunidade”, cap. XXXI, p. 167. 

158 KARDEC, Allan. Pedi e obtereis. In “O Evangelho Segundo o Espiritismo”, cap. XVII, item 10. 

 

95 



 

3.5. Pensamento e virtude 
 

“O pensamento sombrio adoece o corpo e agrava os males do corpo enfermo. Se não é 
aconselhável envenenar o aparelho fisiológico pela ingestão de substâncias que o aprisionem ao vício, 
é imperioso evitar os desregramentos da alma que lhe impõe desequilíbrios aviltantes, quais sejam 
aqueles hauridos nas decepções e nos dissabores que adotamos por flagelo constante do campo 
íntimo.  

Cultivar melindres e desgostos, irritação e mágoa é o mesmo que semear espinheiros 
magnéticos e adubá-los no solo emotivo de nossa existência, é intoxicar por conta própria, a tessitura 
da vestimenta corpórea, estragando os centros de nossa vida profunda e arrasando, 
consequentemente, sangue e nervos, glândulas e vísceras do corpo que a Divina Providência nos 
concede entre os homens, com vistas ao desenvolvimento de nossas faculdades para a Vida Eterna.  

Guardemos, assim, compreensão e paciência, bondade infatigável e tolerância construtiva em 
todos os passos da senda, porque somente ao preço de nossa incessante renovação mental para o 
bem, com o apoio do estudo nobre e do serviço constante, é que superaremos o domínio da 
enfermidade, aproveitando os dons do Senhor e evitando os reflexos letais que se fazem acompanhar 
do suicídio indireto”.   160

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

160 XAVIER, Francisco Cândido. Enfermidade. In “Pensamento e vontade”, cap. 28, pp. 129 e 130. 

 

96 



 

QUINTO MÓDULO 
 

AULA I – CENTROS DE FORÇA 
 
1. Terminologia - Centros de Força 
 

Narra Jacob Melo que: “Praticamente em toda literatura que trata do assunto, nos deparamos 
com a ligação entre as terminologias: Centros de Força (também chamados de Centros vitais por André 
Luiz) e Chakras, sendo frisado que a palavra chakra significa roda, em sânscrito”.   161

Vejamos que apesar de haverem formas distintas de se definir os Centros de Força, há uma 
concordância quanto a sua condição energética. Segundo Leadbeater, os chakras ou centros de força, 
“são pontos de conexão ou enlace pelos quais flui a energia de um a outro veículo ou corpo do homem”

; para Keith Sherwood, “funcionam como terminais, através dos quais a energia é transferida de 162

planos  superiores para o corpo físico” ; Edgard Armond define os Centros de Força como 163

“acumuladores e distribuidores de força espiritual, situados no corpo etéreo, pelos quais transitam os 
fluidos energéticos” ; “centros de força são centros psíquicos que estão sempre ativos no corpo, não 164

importa se temos ou não consciência deles. A energia se move através dos centros de força para 
produzir diferentes estados psíquicos” Harish Johari".  165

“Antes de abordarmos o assunto propriamente dito, recorramos às palavras de Kardec, a fim de 
ressaltar alguns pontos”.  166

“(...) Sendo o perispírito dos encarnados de natureza idêntica à dos fluidos espirituais, ele os 
assimila com facilidade, como uma esponja que se embebe de um líquido. Esses fluidos exercem sobre 
o perispírito uma ação tanto, mais direta quanto, por sua expansão e sua irradiação, o perispírito com 
eles se confunde”. 

“Atuando esses fluidos sobre o perispírito, este, a seu turno, reage sobre o organismo material 
com que se acha em contato molecular. Se os eflúvios são de boa natureza, o corpo ressente uma 
impressão salutar; se forem maus, a impressão é penosa. Se são permanentes e enérgicos, os eflúvios 
maus podem ocasionar desordens físicas; não é outra a causa de certas enfermidades.” 

“Os meios onde superabundam os maus Espíritos são, pois, impregnados de maus fluidos que 
o encarnado absorve pelos poros perispiríticos, como absorve pelos poros do corpo os miasmas 
pestilenciais”.  167

Por conveniência e por ser um termo mais condizente com as obras do Espírito André Luiz, a 
Casa de Estudos Espíritas Novo Alvorecer utiliza o termo “Centros de Força” em seus tratamentos 
espirituais, cursos e apostilas. A orientação do Departamento Mediúnico da instituição preconiza a 
utilização do termo Centros de Força por seus voluntários, para afastar qualquer ligação indevida ao 
termo “chakras” que usualmente é associado às filosofias espiritualistas.  
 
2. Centros de Força principais 
 

O Espírito Clarêncio nos diz que “... o nosso corpo de matéria rarefeita está intimamente regido 
por sete Centros de Força, e se conjugam nas ramificações dos plexos que, vibrando em sintonia uns 
com os outros, ao influxo do poder diretriz da mente, estabelecem, para nosso uso, um veículo de 
células elétricas, que podemos definir como sendo um campo eletromagnético, no qual o pensamento 
vibra em circuito fechado. Nossa posição mental determina o peso específico do nosso envoltório 
espiritual e, consequentemente, o “habitat” que lhe compete. Mero problema de padrão vibratório... Tal 

167 KARDEC, Allan. Os fluidos. In. “A Gênese”, cap. 14, item 14. 

166 MELO, Jacob. Assuntos complementares. In: “O passe, seu estudo, suas técnicas, sua prática”, cap. IV, pp. 92 a 93. 

165 JOHARI, Harish. Prefácio. In: “centros de força”, p. 9. 

164 ARMOND, Edgar. Centros de força. In: “Passes e Radiações”, cap. 2, p. 46. 

163 SHERWOOD, Keith. Os centros de força. In: “A arte da Cura Espiritual, cap. 6, p. 65. 

162 LEADBEATER, C. W. Centros de força. In: “Os centros de força”, cap. 6, p. 65 

161 MELO, Jacob. Assuntos complementares. In: “O Passe, seu estudo, suas técnicas, sua prática”, cap. IV, pp. 92 e 93. 

 

97 



 

seja a viciação do pensamento, tal será a desarmonia no centro de força, que reage em nosso corpo a 
essa ou aquela classe de influxos mentais”.  168

Estabelecendo, em definitivo, o assunto, Clarêncio e André Luiz ainda esclarecem: “Cada 
centro de força exigirá absoluta harmonia perante as Leis Divinas que nos regem, a fim de que 
possamos ascender no rumo do perfeito equilíbrio (...)”. Ratificando as palavras de André Luiz, 
Clarêncio afirma que “Nossos deslizes de ordem moral estabelecem a condensação de fluidos 
inferiores de natureza gravitante, no campo eletromagnético de nossa organização, compelindo-nos a 
natural cativeiro em derredor das vidas começantes às quais nos imantamos”.  169

O Espírito possui no Perispírito, todo o equipamento de recursos automáticos que governam 
bilhões de células, recursos esses adquiridos vagarosamente pelo ser, em milênios de esforço e 
recapitulação nos diferentes setores da evolução da alma.   

O Perispírito rege a atividade funcional dos órgãos relacionados pela fisiologia terrena, através 
dos Centros de Força.  

André Luiz aponta sete Centros de Força no Perispírito, que se conjugam nas ramificações dos 
Plexos (corpo físico), e vibrando em sintonia uns com os outros, ao influxo do poder diretriz da Mente, 
estabelecem um veículo de células elétricas, como um campo eletromagnético, no qual o pensamento 
vibra. É importante ressaltar que com a evolução no campo de pesquisa, outros autores já encontraram 
e trabalham com outros Centros de Força, recordando sempre que a Doutrina é uma ciência e evolui ao 
passo que a humanidade ganha recursos para entendimento e trabalho.  

A mente elabora as criações que fluem da vontade, e as distribui ao físico pelos Centros de 
Força, que são : Coronário – Frontal – Laríngeo -Cardíaco – Gástrico – Esplênico – Genésico. Esses 
são  os 7 principais Centros de Força localizados na região conhecida como fluxo do perispírito. Já na 
região conhecida como refluxo, além dos refluxos dos Centros principais nós falaremos sobre: Umeral, 
Meng Mein e Básico.  

 
3. Os plexos 
 

Afirma Wenefledo de Toledo que o médium curador que deseja aperfeiçoar-se nos 
conhecimentos científicos de sua missão, não pode prescindir das noções, mesmo que ligeiras, de 
neuroanatomia, pois o mesmo é de grande importância no diagnóstico das enfermidades de ordem 
espiritual. Esclarece que “toda atividade do passe se baseia no manejo das correntes constituídas pela 
energia nervosa.” Assim, o médium passista que sem conhecimento do manejo dos fluidos se 
aventurasse a “impor” as mãos sobre o assistido agiria como alguém que sem noções de eletricidade 

169 XAVIER, Francisco Cândido. Conversação edificante. In: “Entre a Terra e o céu”, cap. 21, pp. 131 a 133. 

168 XAVIER, Francisco Cândido. Conflitos da Alma. In: “Entre a Terra e o céu”, cap. 20, p. 126. 

 

98 



 

fosse chamado a agir dentro do emaranhado de fios –, provocaria uma série de curtos-circuitos e 
acidentes. 
 
 
 
 

Oliveira (2008)  diz que; “Assimilar as energias cósmicas e espirituais é função dos Centros 170

de Força ou centros vitais que se localizam em nosso perispírito”.  
“Os Centros de Força captam e metabolizam essas energias transferindo-as para o corpo 

físico, e ativam os sistemas por eles comandados. Agem como transformadores de energias ou filtros.”  
O sistema nervoso forma sobre o corpo humano uma rede de fios trançados que se alongam, 

tornando-se cada vez mais finos na proporção que avançam. 
“Onde elas se entrecruzam abundantemente, forma-se uma rede compacta, denominada 

gânglios ou plexos nervosos. São pontos sensíveis, delicados e muito numerosos. Alguns são 
considerados de maior importância pelo trabalho que realizam, principalmente os que estão conjugados 
aos Centros de Força.”  

“Sob o comando da mente do Espírito, os Centros de Força transferem as energias cósmicas e 
espirituais para os plexos; e os plexos realizam o trabalho físico e mecânico. Esse trabalho dos Centros 
de Força e dos plexos é feito sob o poder diretriz da mente, simultaneamente e de forma automática.” 

 
4. Funções dos Centros de Força 

 
Os Centros de Força são fulcros ou vórtices energéticos situados nas confluências do 

perispírito com o corpo físico. Esses centros funcionam em forma giratória, em sentido horário com 
maior ou menor velocidade a depender de cada um deles. Os superiores (coronário, frontal e laríngeo) 
são mais rápidos e ligam-se às atividades psicológicas, mentais e espirituais. O centro de força 
cardíaco é considerado intermediário; já os centros gástrico, esplênico, genésico e básico giram mais 
lentamente e são considerados inferiores, pois se ligam mais com os processos físicos e químicos do 
organismo. 

Referindo-se ao coronário informa-nos André Luiz: “Temos, assim, por expressão máxima do 
veículo que nos serve presentemente, o “centro coronário”, que na Terra, é considerado pela filosofia 
hindu como sendo o lótus de mil pétalas, por ser o mais significativo em razão do seu alto potencial de 
radiações, de vez que nele assenta a ligação da mente, fulgurante sede da consciência. Esse centro 
recebe em primeiro lugar os estímulos do espírito, comandando os demais, vibrando, todavia com eles 
em justo regime de interdependência. (...) dele emanam as energias de sustentação do sistema 
nervoso e suas subdivisões, sendo responsável pela alimentação das células do pensamento e o 
provedor de todos os recursos eletromagnéticos indispensáveis à estabilidade orgânica. É, por isso, o 
grande assimilador das energias solares e dos raios da Espiritualidade Superior capazes de favorecer a 
sublimação da alma”.  171

 
5. Circulação das energias 
  
 Absorvidos e metabolizados, os fluidos circulam pelos 
diversos Centros de Força e são canalizados segundo o 
padrão vibratório de cada pessoa.  
A estimulação de um determinado centro de força poderá 
compensar ou descarregar outro. 

 

171  XAVIER, Cândido Francisco. Conflitos da alma. In. “Entre a Terra e Céu”, cap. XX, pp. 126 e 127. 

170 OLIVEIRA, Therezinha. Os centros de força e a pineal”. In.: “mediunidade”, pp. 56 e 57. 

 

99 



 

a) Estimulação que compensa: acontece através das atitudes boas. Ex.: ação bondosa estimula o 
centro de força cardíaco, responsável pelo controle dos sentimentos, compensando ou revitalizando 
outro centro de força enfraquecido. 

 
 

b) Estimulação que descarrega: por atitudes incorretas. Ex.: gula, vícios ativando negativamente o 
centro gástrico, faz que este, automaticamente, para poder continuar sua função, puxe para si as 
energias de outro centro de força. 

Sublimando certos comportamentos (dando-lhes direcionamento superior), podemos diminuir a 
atividade de certos Centros de Força e canalizar suas energias de modo a fortalecer outros Centros de 
Força.  

Esclarece Clarêncio: "Quando a nossa mente, por atos contrários à lei Divina, prejudica a 
harmonia de qualquer um desses fulcros de força de nossa alma, naturalmente se escraviza aos efeitos 
da ação desequilibrante, obrigando-se ao trabalho de reajuste”.  172

 
5.1. Nadhis 

 
São linhas de forças ou condutores bioenergéticos, que não 

devem ser confundidos com os nervos ou plexos. São condutores de 
energia que podem ser comparados aos meridianos. Os nádhis estão 
localizados no duplo etérico e estão ligados aos Centros de Força, e se 
apresentam na clarividência como se fossem milhares de finos filamentos 
de gás néon.  

Os canais por onde circulam os campos energéticos gerados, 
recebidos, absorvidos, condensados ou expandidos pelos centros vitais. 
Muitas vezes os nádhis entre determinados centros vitais estão 
congestionados ou obstruídos, resultando em dificuldades para a 
administração da harmonia do ser como um todo, o ser holístico. Além 
das atividades fluídicas decorrentes de um bom comportamento orgânico 
(boa alimentação, bom relaxamento, boa carga de exercícios e bom 
metabolismo), os nádhis dependem enormemente de ações psíquicas, 
como oração, meditação, boas vibrações e ideias felizes, tudo isso para 
não serem obstruídos ou congestionados.  

“Os nadhis são canais que se apresentam na parte perispiritual, ainda no duplo etérico, sendo 
os correspondentes sutis do sistema nervoso periférico. Não podem ser vistos pela microscopia nem 

demonstrados com os métodos convencionais de estudo da 
ciência atual, visto que são constituídos por matéria fluídica. 
Estes delgados filamentos interligam o duplo-etérico e as 
estruturas físico-celulares, funcionando como condutores de 
energia. 
Os nadhis representaram uma extensa rede de canais 
energéticos, comparáveis às fibras nervosas, mas segundo o Dr. 
Hiroshi Motoyama, no seu livro “Teoria dos Chakras”, são os 
correspondentes etéreos dos meridianos acupunturais, 

distribuídos por todo o organismo. Alguns autores 
descreveram 72.000 nadis, mas há descrições de até 
340.000 na anatomia sutil dos seres humanos, 
destacando-se três principais: Sushumna, Ida e 
Pingala”.  173

173  IANDOLI, Décio, Júnior. Sistemas Orgânicos de Controle. In.: “Fisiologia transdimensional”, cap. VI, p. 104. 

172  XAVIER, Francisco Cândido. Conflitos da alma. In.: “Entre a terra e o céu”, cap. XX, p. 127. 

 

100 



 

 
 
 
 
 

AULA II – CENTROS DE FORÇA E MEDIUNIDADE 
 

Neste material estudaremos os Centros de Força que recebem atenção em nossas Câmaras 
de Auxílio Espiritual através do Passe. Gostaríamos de lembrar que todos estes Centros de Força são 
importantes, porém exigem muita atenção ao serem manejados pelo passista e estudo sobre como 
atuar magneticamente em cada um deles.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
1. Influenciação recíproca dos Centros de Força 
 

Coronário - o de mais alta frequência, o que vibra no sentido das "energias 
espirituais"; Situado no alto da cabeça, na direção da glândula pineal. Não tem 
correspondência em nenhum Plexo nervoso. 
“Centro coronário – Temos particularmente no centro coronário o ponto de 
interação entre as forças determinantes do espírito e as forças 
fisio-psicossomáticas organizadas. Dele parte, desse modo, a corrente de 
energia vitalizante formada de estímulos espirituais com ação difusível sobre a 
matéria mental que o envolve, transmitindo aos demais centros da alma os 
reflexos vivos de nossos sentimentos, ideias e ações, tanto quanto esses 
mesmos centros, interdependentes entre si, imprimem semelhantes reflexos nos 
órgãos e demais implementos de nossa constituição particular, plasmando em 

nós próprios os efeitos agradáveis ou desagradáveis de nossa influência e conduta. A mente elabora as 
criações que lhe fluem da vontade, apropriando-se dos elementos que a circundam, e o centro 
coronário incumbe-se automaticamente de fixar a natureza da responsabilidade que lhes diga respeito, 
marcando no próprio ser as consequências felizes ou infelizes de sua movimentação consciencial no 
campo do destino”.  174

No campo mediúnico é o centro que propicia a sintonia, a aproximação e o contato com os 
Espíritos.  

174  XAVIER, Francisco Cândido. Corpo Espiritual. In.: “Evolução em dois mundos”, cap.II, p. 18. 

 

101 



 

No magnetismo é o grande receptor, ele capta os fluidos espirituais ao tempo em que sutiliza 
os fluidos mais densos quando emitidos para o Mundo Espiritual. Através do Coronário as energias 
espirituais atingem todos os Centros, e, por outro lado, as energias emanadas dos outros Centros o 
atingem diretamente. Ele é, então, captador e doador.  

 
 
 
No corpo físico, seu correspondente, em termos de glândulas, é a 

pineal. É o centro da sabedoria; tem responsabilidade direta sobre as funções 
psicológicas, cerebrais e espirituais; cabe a ele a gerência do processo de 
interação e intercâmbio entre os demais centros, pois é ele quem recebe em 
primeiro lugar, os estímulos do Espírito encarnado. 

 
Frontal - também de alta frequência, apesar de muito abaixo da frequência do 
coronário; localiza-se entre as sobrancelhas, na região vulgarmente conhecida 
como terceiro olho.  
No campo mediúnico é o centro da intuição. É o centro ativado nos fenômenos da 
vidência e audiência; tem grande atividade na recepção mediúnica quando 
impressionado pelo Centro de Força Frontal, além de exercer função de 
exteriorização de fluidos ectoplásmicos para as materializações e para os efeitos 
físicos. Também responde pelo controle ou descontrole das gesticulações na 
incorporação. 
No magnetismo, tem forte presença nos processos hipnóticos e nos processos de 

regressão de memória; por ele, tanto se estabelece a relação de domínio fluídico ou hipnótico como se 
quebra o vínculo exercido por outrem (encarnado ou desencarnado). 

 
No corpo físico relaciona-se diretamente com o lobo frontal e é 
formado por três pares de gânglios intracranianos, no trajeto dos 
trigêmeos. 
Exerce influência decisiva sobre os demais Centros de Força, 
sendo o responsável pelo funcionamento do sistema nervoso 
central e dos centros superiores do processo intelectivo como 
visão, audição e olfato. Tem ligação direta com a glândula pituitária 
(hipófise), sensibilizando toda a região otorrino oftalmológica, 
despertando odores e estimulando outras glândulas endócrinas 
que aumentam a produção hormonal.  
A principal função deste centro é desenvolver no homem a 
intelectualidade e a evolução espiritual. 
 

 
Laríngeo - ainda considerado como de alta frequência, exerce significativo 
papel de filtragem dos fluidos anímicos quando em direção aos fluidos e 
campos espirituais. Está localizado na garganta, mais ou menos na altura da 
glândula tireoide; é o centro da criatividade.  
No campo mediúnico tem presença marcante nos fenômenos de psicofonia 
e de indução, sem falar na pujança de sua atividade exteriorizadora de 
ectoplasma; no magnético, responde primordialmente pelas insuflações 
(sopros magnéticos). A influência do Plexo correspondente, que podemos 
chamar cervical, também provoca fenômenos bastante comuns no médium, 
que sente peso na área e ouve, antes de falar, as palavras que vai pronunciar. 
A vibração deste Centro de Força, captando ondas mais elevadas, presta-se 

 

102 



 

a ligar-se aos mentores guias, que o utilizam com frequência na psicofonia quando o médium oferece 
condições vibratórias de teor elevado. 

No magnetismo controla o chamado “passe de sopro”, fornecendo energia ao ar expelido 
pelos pulmões do médium.  

No corpo físico possui dois gânglios que suprem a laringe e a base da 
língua. Domina totalmente o aparelho fonador, desde os músculos involuntários 
dos pulmões, para a expulsão controlada do ar a ser utilizado na fala. Ativa os 
músculos da laringe, e é constritor da faringe e das cordas vocais. Regulam os 
fenômenos vocais, o sistema respiratório, o processo digestivo inicial, a pressão 
arterial e correspondem-se às glândulas endócrinas, as funções do timo, tireóide 
e paratireóide. 

 
Cardíaco - de frequência mediana, é de fundamental importância na 
administração dos campos emocionais; é o centro do sentimento; relaciona-se 
com o sistema circulatório e com o sistema nervoso parassimpático (nervo vago) e 
corresponde-se com o timo. Nas criaturas menos evoluídas deixa-se influenciar 
pelas vibrações do Gástrico que transfere ao Centro de Força Cardíaco, as 
emoções descontroladas e inferiores. 
No campo mediúnico atua na assimilação dos campos emocionais dos 
comunicantes. Ele é também utilizado pelos Espíritos para os fenômenos de 
efeitos físicos, pois atua na corrente sanguínea, produzindo maior abundância de 
plasmas e exteriorizando-os (ectoplasma) pelos orifícios do corpo do médium 
(boca, nariz, ouvidos, etc.). Com esse ectoplasma se formam as materializações.  

No magnetismo este Centro bem como seu Plexo correspondente é largamente usado e 
comprometido com as tarefas dos passes. Usina fluidos sutis e dota os fluidos espirituais de "cola 
psíquica"; nos processos de cura, atenua as vibrações dos fluidos mais densos (materiais) e age como 
condensador em relação aos fluidos espirituais. Aí, ligam-se, por fio fluídico, os Mentores da Casa e os 
próprios mentores dos passistas, quando estes oram para os trabalhos. 

No corpo físico está situado na bifurcação da traquéia, enervando a aorta, a artéria pulmonar, 
o coração e o pericárdio. Controla e regula as emoções. É responsável pelo funcionamento do coração 
e do sistema circulatório, presidindo a purificação do sangue nos pulmões e ao envio de oxigênio a 
todas as células, por meio do sistema arterial. 

 
 
Gástrico - de frequência baixa, normalmente é a mais ativa usina de fluidos vitais 
para exteriorização; é o centro vital por excelência; também conhecido como solar 
ou centro de cura.  
No mediúnico fornece campo de atração a Espíritos sofredores e de densa 
vibração. No centro Gástrico operam as ligações, por fio fluídico, dos Espíritos 
sofredores e obsessores nas reuniões mediúnicas. 
No magnetismo, usina (produz) a maior quantidade de fluido vital que o 
organismo normalmente produz para a automanutenção, doação e exteriorização.  
No corpo físico localiza-se sobre a região conhecida como alto do estômago e 
relaciona-se com o plexo solar. É formado por dois gânglios semi-biliares. Logo 

acima do pâncreas, enervando o estômago, intestinos, fígado, etc. É responsável pelo aparelho 
digestivo e urinário. É também responsável pelos processos digestivos e grande parte do metabolismo, 
atuando vigorosamente sobre o estômago e regulando o sistema nervoso simpático; encontra 
correspondência direta com as adrenais e o pâncreas. Exprime a emotividade em nível pessoal e 
humano. É muito usado pela Humanidade o que o torna um Centro muito perturbado. Nesse nível são 
as paixões que influenciam e condicionam os homens e suas opiniões, decisões e ações. A nível 

 

103 



 

etérico, se há uma imaturidade quanto ao aspecto emotivo, a energia cósmica não fluirá em direção ao 
Centro Cardíaco, permanecendo bloqueada.  

 
Esplênico - também de baixa frequência, é igualmente grande usinador de 
fluidos vitais; é o centro do equilíbrio. Sua interferência se faz mais direta sobre 
as funções biliares, renais e de excreção; refere-se muito diretamente ao baço.  
No mediúnico responde pelas atividades de doação fluídica a Espíritos muito 
fragilizados ou com graves descontinuidades perispirituais.  
No magnetismo Usina muitos fluidos vitais para recomposição orgânica, 
especialmente quando referente a reconstituição de órgãos, ossos, etc. Tem o 
importante papel da filtragem das energias.  
No corpo físico está situado na altura do baço corresponde ao plexo Lombar, 
formado pelos nervos lombares e atingindo os rins. Responsável pelo 
funcionamento do baço, pela formação e reposição das defesas orgânicas 

através do sangue. É também um dos responsáveis pela vitalização do organismo, absorvendo 
intensamente a energia vibratória e distribuindo-a. Regula a circulação dos elementos vitais cósmicos 
que após circularem, eliminam-se pelos poros. Ligam-se ao Esplênico, as entidades que visam sugar a 
energia vital da criatura e a estes espíritos denominados de “vampiros”, em um sentido subjetivo, mas 
de resultados objetivos. Quando o Espírito encarnado está sob o domínio de Entidades vampirizadoras, 
apresenta repercussão em toda região lombar, abdominal e, às vezes, genital, com tremores nas 
pernas, palidez acentuada e sensação de fraqueza geral. 

 
Genésico - de baixíssima frequência, elabora densos campos fluídicos que, 
quando bem canalizados, podem propiciar vigorosos potenciais energéticos no 
campo do amor e da criatividade; Responsável pelos órgãos reprodutores e das 
emoções daí advindas, é o centro procriador.  
No campo mediúnico também libera fluidos de vigorosa atração magnética; 
No magnetismo é um grande usinador de fluidos densos. 
No corpo físico situa-se sobre a região genésica, exercendo singular 
administração nos processos genéticos e de vida animal; corresponde-se com 
as gônadas; relaciona-se com o Plexo Sacro e lombar, possui seis pares de 
nervos sagrados, de onde sai o nervo ciático para as pernas. Regula as 
atividades ligadas ao sexo e a reprodução. 

Esclarece André Luiz: “nele se assenta o santuário do sexo. Responsável não só pela 
modelagem de novos corpos físicos como pelos estímulos criadores com vistas ao trabalho, à 
realização e associação entre as almas. São essas energias sexuais quando equilibradas que levam os 
homens a pesquisar no campo da Ciência e da Tecnologia, com vistas a descobrir remédios, vacinas, 
inventar aparelhos e máquinas que visem a melhorar a qualidade de vida dos homens. Essa força, que 
revigora o sexo, pode ser transformada em vigor mental, alimentando outros Centros de Força. Leva a 
pessoa a criar no ramo das artes, da literatura ou de outras atividades no campo cultural.” 

Este centro, quando usado apenas para satisfação dos desejos inferiores, pode tornar-se fator 
de desequilíbrio; quando usado com sabedoria e dignidade, para o amor, representa a energia 
fundamental da vida. O grande número de abusos e desvios sexuais é causado pelo desequilíbrio 
destes Centros de Força que levam as pessoas a desregramentos.  

Aqueles que já conseguem viver em regime de castidade, sem tormento mental, podem 
canalizar estas energias para o trabalho em benefício do próximo 

 
Básico - as forças que transitam por esse centro se transformam em energia 
intelectual, estimula desejos e age sobre sexo. Tem a função de captar  as 
forças primárias ou energias da Terra e distribuir para os demais centros.O 
chacra básico é o centro da auto sobrevivência e autopreservação. 

 

104 



 

No campo mediúnico também libera fluidos de vigorosa atração magnética; 
No magnetismo é um grande usinador de fluidos densos. 
No corpo físico situa-se na base da coluna vertebral, ligada às glândulas supra renais, regula 

a absorção das energias Kundalini e estímulo às energias do corpo. O chacra básico é empregado para 
energizar e fortalecer todo o corpo físico visível. O chacra básico controla e energiza os sistemas 
muscular e esquelético, a coluna vertebral, a produção e a qualidade do sangue, as glândulas 
suprarrenais,  os tecidos e órgãos internos do corpo, a taxa de crescimento das células,  a taxa de 
crescimento das crianças, a vitalidade geral, a temperatura do corpo,  e também afeta o coração e os 
órgãos sexuais 

 
Meng Mein - Este chacra localiza-se aproximadamente na região dorsal do 
umbigo. Ele age como uma “estação de bombeamento” da energia vital 
proveniente do Centro de Força básico e é responsável pelo fluxo de energia 
vital para cima, através da coluna vertebral. O Centro de Força Meng Mein 
controla e energiza: os rins,  as glândulas suprarrenais, e  até certo ponto 
outros órgãos internos, e também regula a pressão sanguínea. 
 
  

2. Centro de força umeral 
 
Explica Jacob Melo: “Embora pouco falado e quase desconhecido da maioria, 
um campo fluídico específico, que qualifico como centro vital secundário, tem 
sido frequentemente utilizado (porém, não percebido) por passistas e 
doutrinadores, especialmente em reuniões de desobsessão: trata-se do centro 
umeral. Localizado às costas, na região compreendida entre a nuca (parte alta 
da espinha dorsal) e as omoplatas, esse centro tem uma influência muito 
acentuada nos chamados fenômenos de psicofonia. A ele também se confirma 
um papel muito relevante nos passes que usam a movimentação de mãos pelas 
costas do assistido, tanto na ativação como na dispersão fluídica”.   175

Entre outras considerações acerca das evidências da existência desse Centro de Força, Jacob 
Melo faz uma importante observação dizendo que “quando encontramos pessoas envolvidas em 
violentos processos obsessivos, normalmente elas fazem referência a um peso sobre a nuca, 
chegando a curvarem-se sobre si mesmas. Nalguns credos de origem africana costuma-se falar da 
postura de “cavalo”, que alguns médiuns ou obsidiados assumem, com os Espíritos comunicantes 
acionando exatamente essa região para exercerem seus domínios ou relacionamentos fluídicos”.   176

 
3. Centros de Força após a morte 
 

Após a desencarnação, sabemos que o corpo espiritual é suscetível de apresentar algumas 
transformações conforme narra André Luiz: “Em suma, o psicossoma é ainda corpo de duração 
variável, segundo o equilíbrio emotivo e o avanço cultural daqueles que o governam, além do carro 
fisiológico, apresentando algumas transformações fundamentais, depois da morte carnal, 
principalmente no centro gástrico, pela diferenciação dos alimentos de que se provê, e no centro 
genésico, quando há sublimação do amor, na comunhão das almas que se reúnem no matrimônio 
divino das próprias forças, gerando novas fórmulas de aperfeiçoamento e progresso para o reino do 
espírito”.   177

 

177  XAVIER, Francisco Cândido. Corpo espiritual depois da morte. In. Evolução em dois mundos, cap. II, p.25. 

176  MELO, Jacob. Os centros vitais. In. “Cure e Cure-se pelos Passes”, cap. 6, p. 89 

175  MELO Jacob. Outros detalhes dos centros vitais. In. “O Manual do Passista”, pp. 61 e 62. 

 

105 



 

 
 

AULA III – OS CENTROS DE FORÇA E SUAS RELAÇÕES COM O PROCESSO SAÚDE/DOENÇA I 
 
1. Introdução 
 

Em relação à saúde é bastante comum vivermos quase sempre procurando combater a doença 
que com relativa frequência nos atinge, haja vista, explica o Dr. Alírio Cerqueira, “o número de 
remédios, farmácias, hospitais, médicos de inúmeras especialidade, nos planos de saúde, existentes 
no mercado.” Estamos sempre buscando nos libertar de nossos males e no entanto, continuamos 
doentes e mais ansiosos por nos vermos livres das doenças, num círculo vicioso. Saímos de uma 
doença e surge outra e assim sucessivamente.” 

“E esse processo continua a se repetir, “num momento em que a medicina conta com recursos 
avançadíssimos de diagnóstico e tratamento das doenças. Por que isso acontece?”  

“Em uma visão holística, espiritualista, a doença, seja ela física ou mental, é apenas um sinal 
de que alguma coisa não vai bem com a pessoa doente.”  

“A doença é um processo de bloqueio nas energias que compõem o ser humano. Esses 
bloqueios são causados por fatores espirituais, psíquicos e emocionais, que são somatizados e 
terminam por desarmonizar a mente.”  

Todos nós possuímos determinados conflitos que, normalmente, não tratamos adequadamente.  
Resultado: esses conflitos vão se acumulando como se estivessem numa panela de pressão 

na qual tapamos a válvula de escape do vapor. Chega um momento em que a pressão é tanta que 
estoura.  

“Isso vai acontecer no corpo físico, onde o conflito é somatizado na forma de doenças físicas 
as mais diversas, ou na mente, onde o conflito acumulado se transforma em um transtorno neurótico 
(depressão, ansiedade, etc.) ou num transtorno psicótico (esquizofrenia, parafrenia, etc.).” [A paranoia, 
assim como parafrenia Tipos de psicose crônica (Cid 10) ou Transtorno psicótico persistente]  

“Torna-se fundamental, portanto, desenvolver uma nova postura em relação às doenças que 
possuímos.”  

“Desenvolver a saúde requer todo um movimento do indivíduo em direção à ela. Não é possível 
nos livrar da doença de fora para dentro. Muito menos, através de uma atitude doentia de ansiedade, 
inquietação no sentido de arrancá-la de nós, através de recursos externos, pura e simplesmente. Isso 
pode nos trazer um alívio temporário para que, posteriormente, possamos agir de uma outra maneira.” 

“É necessário desenvolver uma postura saudável, onde, com serenidade, vamos buscar a 
causa da doença, e assim, com base nessa causa, poder transformá-la e, com isso, conquistar a 
saúde.”  

“A causa das doenças, tanto as mentais, quanto as físicas, estão no Espírito doente que ainda 
somos. Portanto, somente uma ação visando a Saúde Espiritual nos libertará definitivamente das 
doenças, que em si mesmas, são caminhos para a conquista da saúde do Espírito, conforme veremos 
adiante. “ 

“Fisiologicamente os Centros de Força atuam como transformadores de energia, tornando-a 
mais condensada para poder ser utilizada no corpo físico. As energias captadas pelos Centros de 
Força vão estimular o sistema nervoso e glandular, a produzir secreções hormonais, que estarão 
gerando o funcionamento fisiológico dos órgãos do corpo físico.” 

“(...) A descoberta da ligação hormonal entre os Centros de Força e as glândulas endócrinas 
demonstra como um desequilíbrio no sistema energético sutil do perispírito pode produzir alterações 
anormais nas células de todo o corpo.”  

“Uma diminuição no fluxo de energia nos Centros de Força pode produzir uma diminuição da 
atividade 

 

106 



 

na glândula endócrina correspondente àquele Centro de Força. Por exemplo: a diminuição no fluxo de 
energia no Centro de Força da garganta (o quinto Centro de Força) pode gerar um hipotireoidismo, com 
todas as suas consequências fisiológicas.”  

Os Centros de Força realizam o controle do fluxo de energia vital para os diferentes órgãos do 
corpo. Quando estão funcionando de forma adequada, fortalecem e equilibram um determinado 
sistema fisiológico.  

O funcionamento anormal dos Centros de Força produz alterações no sistema correspondente 
do corpo. É claro que essa alteração não vai acontecer apenas em um sistema, pois os Centros de 
Força estão integrados entre si, portanto, alterações em um, produzem alterações em outros. Por isso é 
que, quando uma pessoa adoece, a manifestação mais intensa da doença acontecerá em um 
determinado órgão, mas todos os demais são afetados, porque energeticamente, não há uma 
separação e todo o conjunto adoece. Do mesmo modo, quando um centro de força se equilibra – 
devido à interligação dos sistemas homeostáticos dos corpos físico e fluídico –, há uma contribuição 
para o equilíbrio dos demais e para a manutenção da saúde da pessoa. Cada sistema opera em 
harmonia com os outros, numa perfeita sincronia.  

O fluxo das energias divinas flui para dentro do corpo através do centro de força coronário, no 
topo da cabeça e são catalisadas pelo centro de força cardíaco. Como os Centros de Força estão 
intimamente ligados à medula espinhal e aos gânglios nervosos existentes ao longo do eixo central do 
corpo, a energia flui para baixo, passando do centro de força coronário para os demais, que distribuem 
as energias sutis para as partes do corpo e órgãos apropriados, transformando-se em energia 
condensada, a partir da secreção dos hormônios. Dessa forma, todo o corpo é estimulado pela 
liberação dos hormônios na corrente sanguínea, que, mesmo em diminutas quantidades, têm uma ação 
extremamente poderosa em todo o organismo físico.  

Além da função fisiológica, os Centros de Força tem uma função espiritual específica, estando 
associados às questões psíquicas e emocionais, importantes para o desenvolvimento da consciência 
humana. Os sete Centros de Força principais têm uma função espiritual – psíquica e emocional – 
específica. O primeiro centro de força é responsável pela segurança, o segundo pelo prazer, o terceiro 
pelo poder, o quarto pelo amor, o quinto pelo conhecimento, o sexto pela inspiração e o sétimo pela 
transcendência, atributos fundamentais para o processo de desenvolvimento da criatura humana.  
 
2. Inibição e congestão dos centro de força no processo saúde e doença 
 

Para compreender como os Centros de Força estão envolvidos no processo saúde/doença, é 
preciso entender que dependendo de nossos pensamentos e sentimentos, as energias são passíveis 
de desequilíbrio de dois tipos: inibição e congestão. Uma diminuição no fluxo de energia nos Centros 
de Força pode produzir uma diminuição da atividade da glândula endócrina correspondente àquele 
Centro de Força.  

A inibição (hipoestimulação) é resultado de um processo de bloqueio (obstrução) das energias 
do corpo fluídico que não são absorvidas corretamente. Isto resulta numa hipoatividade dos Centros de 
Força, repercutindo nos órgãos e glândulas, gerando um estado de inércia, hipotonia, astenia e 
redução energética que vão produzir no organismo físico hipoglicemia, hipotensão, hipotireoidismo, 
cansaço, sonolência, desânimo, depressão, etc., enfim, doenças ocasionadas pela inibição energética 
das funções, orgânicas e glandulares. 

A congestão (hiperestimulação) ocorre quando há um acúmulo de energias nos Centros de 
Força, fazendo com que elas não sejam utilizadas de forma adequada. Há uma hiperatividade dos 
Centros de Força, que irá produzir um congestionamento do corpo fluídico, num processo semelhante 
às inflamações que ocorrem no corpo físico. Estas regiões do corpo fluídico que se encontram 
“inflamadas” vão produzir uma hiperatividade dos órgãos ou glândulas do corpo físico, resultando em 
doenças como a hipertensão arterial, hipersecreção de ácidos no sistema digestivo que, por sua vez, 
gera gastrites e úlceras pépticas, hipertireoidismo, hiperglicemia, artrites, cefaleias, enfim, doenças 
geradas pela excessiva estimulação dos órgãos. 

 

107 



 

Com relação ao funcionamento psíquico e emocional dos Centros de Força podem acontecer a 
inibição e a congestão, quando há um desequilíbrio das energias, gerando, respectivamente, a 
hiperatividade, pelo excesso de energia. Tanto a hipoatividade, quanto a hiperatividade dos Centros 
de Força acontecem devido ao processo de identificação, ou mascaramento, dos sentimentos egóicos.

  A atividade é normal, quando buscamos o essencial em nós mesmos e nos vinculamos às questões 178

transcendentes da vida.  
Vejamos como ocorrem esses movimentos nos diferentes Centros de Força. Inicialmente 

gostaríamos de esclarecer que esta divisão é didática, e que os movimentos antagônicos não são 
formas acabadas e definitivas, que há uma gradação entre eles e que raramente uma pessoa tem só 
um deles. Em sua maioria temos os dois movimentos desequilibrados, predominando um deles. 
Podemos, em outros momentos, estar centrados no equilíbrio do Centro de Força. 

“O Primeiro Centro de Força (Básico), quando equilibrado, tem como função manter a 
segurança do indivíduo, promovendo a manutenção de sua vida biológica e psicológica. É o Centro de 
Força de preservação da vida e afirmação da pessoa no mundo de relação.”  

Está ligado aos instintos primários de sobrevivência, sendo o principal agente da resposta de 
fuga ou luta, quando há algum perigo. Ele está relacionado com o medo de acontecer danos ao corpo 
físico, que coloquem em risco a vida da pessoa.   

Psiquicamente é responsável pela vontade de viver e de afirmar a sua capacidade diante das 
atribulações naturais da vida. Quando a energia está equilibrada, a pessoa manifesta uma vontade de 
viver, afirmando os seus valores. Quando surgem empecilhos em sua vida, busca se libertar deles, se 
precavendo de possíveis dificuldades, com prudência e tranquilidade.  

É uma pessoa segura, autoconfiante que, diante dos problemas, busca a solução com 
naturalidade, colocando a sua capacidade à prova e aprendendo com os erros e acertos. 

As virtudes essenciais responsáveis pelo equilíbrio do Centro de Força raiz são a humildade 
e a mansidão. Sentimentos egoicos responsáveis pelo desequilíbrio: orgulho e rebeldia. A construção 
da fé é fundamental para o equilíbrio do primeiro Centro de Força, pois dele advém a confiança na vida 
e em si mesmo, ou seja, autoconfiança.  

A segurança mediúnica, portanto, vai ser resultado dessa fé convicta, refletida, no qual o 
médium busca a segurança em si mesmo, como aprendiz da Vida que é num processo de evolução, 
assumindo a condição de aprendiz de amor, mansidão e humildade, tornando-se o verdadeiro servidor 
de Jesus. 

Quando congestionado na hiperatividade, este Centro de Força irá gerar a temeridade, na 
qual o indivíduo não sente medo de nada, agindo de forma inconsequente e imprudente, colocando em 
risco a própria vida e, muitas vezes, a dos outros.  

Parece, para aqueles que observam a vida de um ângulo superficial, que elas são 
extremamente autoconfiantes, por não apresentarem medo de nada. Na realidade, essa autoconfiança 
é falsa, pois, ser temerário não significa ser corajoso.  

São pessoas que, na verdade, sentem um desprezo pela vida e por isso se tornam temerárias.  
Hoje em dia há todo um culto à temeridade - nos chamados esportes radicais e outros jogos  -, 

que coloca em risco a vida das pessoas, para que elas possam viver, segundo dizem, de "adrenalina".  
O primeiro Centro de Força está ligado às glândulas suprarrenais que produzem, dentre outros 

hormônios, a adrenalina, para que haja a resposta do mecanismo de  luta ou fuga, necessária à 
preservação da vida em caso de perigo. Quando esse perigo é real, souber lidar com ele é uma 
questão de sobrevivência.  

“(...) Quando inibido pela hipoatividade, esse Centro de Força irá gerar a insegurança, na 
qual o indivíduo sente-se incapaz de se conduzir e afirmar-se na vida.”  

A inibição do Centro de Força torna a pessoa insegura, com medo de tudo e de todos, pois se 
acha incapaz, o que a faz ficar acuada diante dos desafios naturais da vida. 

178 Nota: O ego, na abordagem transpessoal, representa uma parte do todo que forma a nossa psique, no qual os valores 
essenciais estão ausentes, dando origem aos sentimentos egoicos como orgulho, vaidade, egoísmo, etc. Ex., o orgulho é a 
ausência do valor de ser humilde. O egoísmo é a ausência de altruísmo. A ansiedade é ausência de serenidade.  

 

108 



 

Em grau extremo pode paralisar a pessoa, que fica com medo de vivenciar a própria vida, 
numa suposta incapacidade. Essa paralisia acontece devido ao fato de ter muito medo de errar e sofrer 
por isso. Essa característica gera uma dependência psicológica em relação à aprovação dos outros, 
que são utilizados para validar a atuação da pessoa insegura.  

O Segundo Centro de Força (Genésico), quando equilibrado, tem como função o prazer, 
desde os prazeres de ordem mais fisiológica e sensual, gerado pelo instinto de sobrevivência, como o 
sexo e o prazer da alimentação, mas também o prazer de viver, o prazer de se afirmar no mundo.  

Há uma ligação direta com o primeiro Centro de Força, na manutenção da vida, promovida pelo 
prazer que o sexo e a alimentação proporcionam. Se Deus não tivesse colocado o prazer nessas duas 
funções vitais, não haveria a perpetuação da vida na reprodução e poderíamos morrer de inanição. Por 
isso o prazer é sagrado em sua origem.  

As pessoas que têm uma relação sagrada com o prazer vão tornando-o cada vez menos 
sensual, a partir do desenvolvimento dos prazeres essenciais, ligados à estesia, como o da convivência 
amiga, de uma leitura edificante, de um passeio junto à natureza, de criar coisas boas, de ser 
co-criador no Universo, etc, prazeres que não as impedem de gozar, dentro do equilíbrio, o prazer de 
uma relação sexual e os prazeres de uma boa mesa.  

As virtudes essenciais responsáveis pelo equilíbrio do Centro de Força Genésico são a 
gratidão, juntamente com a humildade + mansidão do primeiro Centro de Força. Sentimentos egoicos 
responsáveis pelo desequilíbrio: ingratidão, orgulho e rebeldia.  

O médium em busca da segurança mediúnica, no esforço para trilhar o caminho do equilíbrio 
existencial, é aquele que vai desenvolver uma profunda gratidão a Deus por lhe ter oferecido a 
oportunidade de superar os seus conflitos conscienciais por meio das oportunidades do serviço pela 
mediunidade, desenvolvendo e sentindo profundamente o prazer de servir, com o objetivo de poder 
trabalhar pela própria dignificação.  

Quando congestionado na hiperatividade, temos o apego ao prazer, o sensualismo, no 
qual o indivíduo abusa do prazer sensual, buscando o prazer a qualquer custo, por exemplo, através da 
sexolatria, da glutoneria, trazendo muitos prejuízos para si e para outras pessoas.  

As pessoas que se apegam ao prazer têm uma postura sensualista. Ainda estão extremamente 
voltadas para o ego, aos sentidos sensoriais, para a vida material.  

Na sexolatria há também um movimento de usar outras pessoas apenas como objeto de 
prazer, sem se importar com os seus sentimentos, trazendo graves consequências para os que usam e 
os que são usados.  

Como elas estão voltadas para os prazeres sensuais, não há espaço para os prazeres 
estéticos. Há um predomínio muito grande da matéria sobre os valores espirituais, e por isso estão 
muito distantes, ainda, dos prazeres essenciais ligados ao ato de viver, como descrevemos 
anteriormente.  

Quando inibido na hipoatividade, temos a aversão ao prazer, o puritanismo, no qual o 
indivíduo inibe as energias desse Centro de Força, desprezando o prazer que sente, normalmente 
devido às crenças religiosas arraigadas de que sentir prazer é algo impuro, pecaminoso.  

Essa inibição é típica de posturas puritanas que buscam negar toda forma de prazer, que 
atingiram o seu auge na Idade Média e, em menor escala, existem até hoje, devido às crenças 
religiosas antinaturais, pois como vimos anteriormente o prazer tem origem na sabedoria do Criador da 
Vida, que o criou para que houvesse a preservação da vida.  

Normalmente essa postura surge após estagiarmos durante muito tempo na busca do prazer 
pelo prazer, na atual existência, ou em outras experiências de vida. A pessoa sai de um extremo e vai 
para o outro.  

Por isso sentem a necessidade de abolirem o prazer de suas vidas, para não errarem mais, 
como se essa fosse uma decisão acertada. Somente poderemos nos libertar de um problema 
relacionado ao apego, através do desapego, que é o uso equilibrado daquilo que antes idolatramos.  

 

109 



 

Quando cultivada sistematicamente, essa aversão pode gerar uma diminuição, ou abolição 
completa, do próprio prazer de viver. É o que acontece na depressão que, muitas vezes, conduz a 
pessoa ao suicídio, contrariando o próprio instinto de sobrevivência.  
 

AULA IV – OS CENTROS DE FORÇA E SUAS RELAÇÕES COM O PROCESSO 
SAÚDE/DOENÇA II 

 
1. Inibição e congestão dos Centros de Força no processo saúde e doença 
 

O Terceiro Centro de Força (Gástrico), quando equilibrado, tem como função o poder. É 
fundamental para a manutenção da vida, o poder de viver, o poder de transformação, de evoluir até a 
plenitude do ser.  

É responsável pelo poder de escolher entre um caminho ou outro, de ser capaz de conduzir a 
própria vida e de ser feliz.  

É a partir deste Centro de Força que a pessoa exerce o poder, transformando a sua própria 
vida para melhor. Em virtude disso, serve como exemplo de mudança para outras pessoas.  

Quando em equilíbrio, usa o seu poder na relação com outras pessoas para orientar, 
assessorar, colaborar com os outros, caso estes queiram a sua colaboração.  

As virtudes essenciais responsáveis pelo equilíbrio do Centro de Força Gástrico são a 
aceitação juntamente com a gratidão, a humildade e mansidão do segundo e primeiro Centro de 
Força.  

Sentimentos egoicos responsáveis pelo desequilíbrio do terceiro Centro de Força: 
inaceitação, ingratidão, orgulho e rebeldia.  

O médium em busca da segurança mediúnica, no esforço para trilhar o caminho do equilíbrio 
existencial, é aquele que vai desenvolver a aceitação da sua condição de simples intermediário, 
desenvolvendo o poder real amoroso, como aprendiz da Vida e servidor que ele é, sabendo que o 
poder maior vem de Jesus e não dele.  

Quando congestionado, devido ao abuso do poder na hiperatividade, temos dois movimentos 
interligados e muito próximos: a onipotência e a prepotência.  

A onipotência é o movimento no qual uma pessoa pensa que tem um superpoder e, por isso, 
tem uma tendência de querer fazer as escolhas e viver a vida pelos outros, evitando que a outra 
pessoa passe pelas experiências, muitas vezes, necessárias ao seu próprio crescimento.  

Há uma interferência na vida do outro. A pessoa onipotente, consciente ou inconscientemente, 
se idealiza mais inteligente, mais capaz do que o outro e, por isso, deseja direcioná-lo.  

A prepotência é o uso da força sobre o outro que é subjugado. A pessoa prepotente acredita 
ser superior aos outros e, por isso, força a submissão da outra que ela pensa ser inferior. Ela faz com 
que a outra pessoa mude a sua maneira de ser, para atender às suas vontades.  

Os dois movimentos são interdependentes, nos quais a pessoa se sente “super capaz”, com 
um poder muito maior do que realmente tem e que pode, não somente conduzir a própria vida, como 
também a vida dos outros e todas as circunstâncias externas; enfim, a pessoa se acha com “super 
poderes” para interferir em tudo à sua volta. Gera o autoritarismo e a ingerência na vida dos outros e, 
em grau elevado, a tirania.  

Pessoas assim querem controlar a tudo e a todos, devido ao seu complexo de superioridade, 
que surge do orgulho, constituindo-se uma reação ao complexo de inferioridade que toda pessoa 
prepotente/onipotente possui.  

Psicologicamente esse movimento é, em um nível profundo, a tentativa da criatura se igualar 
ao Criador, único verdadeiramente Onipotente, daí a sua origem no complexo de inferioridade. A 
pessoa se sente inferior e tenta, de todas as maneiras, acabar com esse sentimento, desenvolvendo a 
pseudo superioridade.  

Quando as energias no terceiro Centro de Força estão inibidas, temos a hipoatividade geradora 
da impotência, na qual o indivíduo sente-se incapaz de escolher os rumos da própria vida e de ser feliz. 

 

110 



 

Tende a gerar um sentimento de subserviência e incapacidade, produzindo a auto-anulação em  graus 
extremos. É um movimento intimamente relacionado com a onipotência e a prepotência.  

Normalmente, quando a pessoa não consegue, por algum motivo, exercer a prepotência ou a 
onipotência que exercia, ou que gostaria de exercer, entra na polaridade passiva do ego, caracterizada 
pela impotência. 

O indivíduo que quer controlar tudo e todos e pensa que é capaz de tudo, ao obter como 
resultado o contrário, reage de forma oposta ao movimento que vinha ocorrendo até então. Passa a 
pensar que não pode nada, que não é capaz de controlar nada, que não consegue nada na vida, etc., 
gerando a impotência.  

É um movimento caracterizado pela suposta incapacidade de se exercer o poder. A impotência 
acontece, quase sempre, após uma tentativa frustrada de ação prepotente ou onipotente.  

(...) A impotência também é uma forma falsa de se exercer o poder, pois ninguém é tão incapaz 
para não ter poder nenhum.  

O Quarto Centro de Força (Cardíaco), quando equilibrado, tem como função o amor. Esse 
equilíbrio é formado pelos sentimentos de auto amor que irão catalisar as energias provenientes do 
Criador da Vida, captadas pelo Centro de Força Coronário, para todo o organismo.  

O exercício do auto amor vai gerar o amor ao próximo, no qual o indivíduo direciona a sua vida 
adequadamente, canalizando as energias que recebe de forma altruísta, para si mesmo e para os 
outros.  

As lições de amor estão entre as mais importantes das que somos convidados a exercitar e  
aprender, em nossas existências no mundo físico. Para isso é fundamental o desenvolvimento dos 
sentimentos de compaixão e empatia, para que haja a abertura do Centro de Força Cardíaco. Ao 
realizar essas ações, estamos nos aprimorando essencialmente e nos proporcionando o 
desenvolvimento de uma forma mais elevada de consciência. 

As virtudes essenciais responsáveis pelo equilíbrio do Centro de Força Cardíaco são a 
compaixão (alocentrismo), juntamente com a aceitação, a gratidão e a humildade e mansidão do 
terceiro, do segundo e primeiro Centro de Força.  

Os sentimentos egoicos responsáveis pelo desequilíbrio do quarto Centro de Força são o 
egoísmo, a indiferença e crueldade (egocentrismo), a inaceitação, a ingratidão, o orgulho e rebeldia. 

O médium em busca da segurança mediúnica, no esforço para trilhar o caminho do equilíbrio 
existencial, é aquele que vai desenvolver o amor é a compaixão tendo os preceitos do alocentrismo, 
para acolher incondicionalmente o Espírito que deseja se comunicar, seja ele um Benfeitor, seja um 
Espírito equivocado em sofrimento.   

Quando inibido na hipoatividade, temos a indiferença, na qual o indivíduo tem uma atitude 
egoística de somente ligar para si mesmo, buscando o seu bem-estar, em detrimento dos outros. Na 
verdade esse bem-estar é falso, pois não é possível estar bem, gerando o mal dos outros, ou sendo 
indiferente a eles.  

A indiferença gera a carência afetiva, pois, para receber amor é preciso, primeiramente, doar 
amor. Em graus extremos pode produzir a indiferença completa pela própria vida, por inibição da 
capacidade de dar e receber amor, estando ligado, quando isso ocorre, ao impulso suicida.  

Quando congestionado pela hiperatividade, temos o apego, no qual o indivíduo ama com um 
amor possessivo, que sufoca e aprisiona o ser amado, tornando-se dependente deste.  

Esse tipo de amor, com apego, é próprio das pessoas inseguras, possessivas, e existe em 
qualquer tipo de relacionamento amoroso. Na realidade, este é um amor que adoeceu, que gera um 
mal estar no ser amado. O verdadeiro amor liberta e é incondicional.  

O Quinto Centro de Força (Laríngeo), quando equilibrado, tem como função o conhecimento. 
É responsável pela aquisição de conhecimento, fundamental na conquista da sabedoria.  

Têm também como função a comunicação e o exercício da vontade, que estão intimamente 
ligadas ao processo do conhecimento. É pela comunicação que se adquire e se compartilha o 
conhecimento.  

 

111 



 

O exercício da vontade é uma consequência direta do autoconhecimento. Quanto mais a 
pessoa aprofunda o conhecimento de si mesma, percebendo as suas dificuldades interiores, mais 
aumenta a sua vontade de autodomínio e autotransformação, para que possa se libertar dessas 
dificuldades e ser feliz.  

As virtudes essenciais responsáveis pelo equilíbrio do Centro de Força laríngeo são a 
compreensão da verdade, a aceitação, a gratidão, e a humildade e mansidão verdade juntamente 
com a compaixão,  do quarto, terceiro, segundo e primeiro Centro de Força.  

Sentimentos egoicos responsáveis pelo desequilíbrio do quinto Centro de Força são a 
incompreensão, o egoísmo, a indiferença, a crueldade, a inaceitação, a ingratidão, o orgulho e a 
rebeldia.  

O médium em busca da segurança mediúnica, no esforço para trilhar o caminho do equilíbrio 
existencial, é aquele que tem como dever consciencial a busca do autoconhecimento e da Verdade 
Universal para poder compreender cada vez mais a Verdade, de modo a se tornar instrumento útil dos 
Bons Espíritos.  

Muitos médiuns desprezam o conhecimento, com base num discurso de que eles já sabem o 
que precisam saber, como se detivessem toda a Verdade.  

Quando congestionado na hiperatividade, temos o abuso do conhecimento. 
O abuso de conhecimento tem como objetivo obter poder de coerção, e está ligado aos 

processos de onipotência e prepotência, gerados pela hiperatividade do terceiro Centro de Força.  
Quando a pessoa abusa do conhecimento, há um movimento de submeter outras pessoas à 

sua vontade. Esse é um movimento no qual o indivíduo utiliza o conhecimento para manipular, ou 
prejudicar, as pessoas que não o possuem, ou que o possuem de forma limitada.  

Em graus extremos o indivíduo pode utilizá-lo para escravizar, ou fanatizar, outras pessoas em 
torno de suas ideias, com o intuito de prevalecer a sua prepotência sobre elas.  

Quando inibido na hipoatividade, temos a sonegação ou o desprezo ao conhecimento.  
A sonegação acontece quando o indivíduo detém o conhecimento somente para si, não o 

comunicando às outras pessoas. Isso acontece com pessoas que detêm um determinado 
conhecimento, em uma área de trabalho, e não compartilham com outras pessoas, por insegurança, ou 
com objetivo de manipulação. Ela pode, ainda, comunicar o conhecimento de forma distorcida. A 
sonegação inibe a atividade do Centro de Força.  

O desprezo acontece quando a pessoa tem a oportunidade de adquirir conhecimento e o 
despreza.  

Isso é muito comum no que tange às questões espirituais. Hoje em dia existem muitas 
informações em todos os níveis, desde o científico até o religioso, e muitas pessoas fogem de obter o 
conhecimento, com medo de ter que se comprometer com outro modo de vida.  

 Acreditam que, não tendo conhecimento de uma vida mais espiritualizada, podem viver de 
forma materialista, sem maiores consequências.  

Em um grau menor temos aqueles que buscam o conhecimento espiritual, mas continuam 
tendo, na prática, uma vida materialista. São os espiritualista-materialistas. Não há um esforço ou, 
quando existe, é muito débil para se exercitar o conhecimento das verdades espirituais, para poder 
senti-las e vivenciá-las plenamente.  

Esse desprezo ao conhecimento espiritual e ao autoconhecimento traz consequências graves 
para o indivíduo que realiza esse movimento psicológico, pois enfraquece a sua vontade, tornando-o 
superficial, bloqueando oportunidades valiosas de evolução.  

O Sexto Centro de Força (Frontal), quando equilibrado, tem como função a inspiração e a 
intuição.  

No processo de evolução do ser humano há um movimento natural do Essencial se fazer 
perceptível em nível consciente, pois ele é a manifestação de Deus, em nós mesmos. Através do sexto 
Centro de Força nos tornamos conscientes dos influxos energéticos provenientes do Ser Essencial, nos 
convidando a buscar desenvolver a nossa espiritualidade, e recebemos orientações sutis de nossos 
mentores espirituais, anjos de guarda e espíritos protetores, através da inspiração e da intuição.  

 

112 



 

Essas intuições são recursos valiosos para superação de nossas dificuldades e é fundamental 
que abramos os canais de percepção do sexto Centro de Força.  

As virtudes essenciais responsáveis pelo equilíbrio do Centro de Força Frontal são o 
trabalho com disciplina juntamente com a compreensão, a compaixão, a aceitação, a gratidão e a 
humildade + mansidão do quinto, quarto, terceiro, segundo e primeiro Centro de Força.  

Sentimentos egoicos responsáveis pelo desequilíbrio do sexto Centro de Força são a 
inatividade e indisciplina, a incompreensão, o egoísmo, a indiferença e crueldade, a inaceitação, a 
ingratidão e o orgulho e rebeldia. O médium em busca da segurança mediúnica, no esforço para trilhar 
o caminho do equilíbrio existencial, é aquele que vai desenvolver a disciplina no trabalho do Bem, 
transformando todo ceticismo e misticismo, pelo esforço disciplinado de aprimoramento de suas 
faculdades psíquicas.  

Quando congestionado na hiperatividade, temos o misticismo, no qual o indivíduo acredita 
que está o tempo todo sendo orientado por seres espirituais superiores, que direcionam a sua vida, 
como se fossem babás de crianças irresponsáveis.  

Temos aqueles que se acreditam investidos de grandes missões espirituais e que as "forças 
cósmicas" o estão inspirando para efetivá-las.  

Enfim, temos muitas pessoas que, por excessiva incredulidade, abdicam de suas próprias 
escolhas espirituais, para viverem de forma mística, o que favorece a obsessão especialmente a 
fascinação.  

Quando inibido na hipoatividade temos o desprezo às intuições e inspirações no qual o 
indivíduo, por uma visão materialista da vida, nem se aceita como um ser espiritual, quanto mais a 
existência de outros seres espirituais em outra esfera de vida.  

Essa crença gera um bloqueio do sexto Centro de Força, pois a pessoa não admite a 
possibilidade de obter recursos interiores no Ser Essencial, pois o nega sistematicamente e é claro que 
também estará bloqueando toda ajuda espiritual superior, através da inspiração, para resolver os seus 
problemas.  

Isso, porém, não impede intuições e inspirações inferiores de espíritos materializados, que 
aproveitam da sua fixação nos três Centros de Força inferiores, para melhor se utilizar dele.  

O Sétimo Centro de Força (Coronário), quando equilibrado, tem como função a 
transcendência. É responsável pela busca espiritual e pela nossa ligação direta com a dimensão 
espiritual da vida e com Deus.  

É ativado quando a pessoa conscientemente busca desenvolver a sua religiosidade e 
espiritualidade, em harmonia com os valores essenciais da vida.  

Este Centro de Força tem como glândula de ligação ao corpo físico, a epífise, que permite a 
mediunidade equilibrada com Jesus, na qual o intermediário coloca-se num estado elevado de 
consciência, ampliando as suas funções psíquicas para melhor servir.  

As virtudes essenciais responsáveis pelo equilíbrio do Centro de Força Coronário é a 
entrega juntamente com o trabalho com disciplina, a compreensão, a compaixão, a aceitação, a 
gratidão e a humildade + mansidão do sexto, quinto, quarto, terceiro, segundo e do primeiro Centro 
de Força.  

Sentimentos egoicos responsáveis pelo desequilíbrio são a resistência, a inatividade e 
indisciplina, a incompreensão, o egoísmo, a indiferença e crueldade, a inaceitação, a ingratidão, o 
orgulho e a rebeldia.  

O médium em busca da segurança mediúnica, no esforço para trilhar o caminho do equilíbrio 
existencial, é aquele que vai se entregar a Deus no processo de transcendência, desenvolvendo todos 
os recursos que traz em si mesmo como aprendiz em busca da auto iluminação.  

Quando congestionado na hiperatividade, temos o abuso das funções psíquicas de 
ligação com a vida espiritual, no qual o indivíduo utiliza os seus potenciais mediúnicos para fazer o 
mal a outras pessoas e adquirir proveito próprio.  

 

113 



 

São aquelas pessoas que, detendo poderes psíquicos, ao invés de entrarem num estado 
elevado de consciência para servir ao bem, oferecem os seus recursos mediúnicos para que espíritos, 
ainda empedernidos no mal, possam agir, gerando o mal a terceiros.  

Na verdade as pessoas que agem assim, tanto os encarnados, quanto os desencarnados, 
estão produzindo o mal a si mesmas, pois não é possível utilizar dessa forma o sétimo Centro de Força 
sem danos graves ao corpo fluídico, que irão gerar, nesta ou em futuras reencarnações, transtornos 
psicóticos de difícil recuperação. 

Quando inibido na hipoatividade, temos a não utilização das funções psíquicas de ligação 
com a vida espiritual também por uma visão materialista da vida, na qual não se admite a existência do 
espírito.  

A inibição também acontece quando a pessoa percebe que traz os potenciais mediúnicos, mas, 
por medo de buscar o transcendente, pelo desconhecimento do que irá encontrar, bloqueia as funções 
psíquicas do sétimo Centro de Força.  

Outra forma de inibição, muito comum, é o desprezo às manifestações, devido ao esforço que 
se deve empreender para manter o equilíbrio das funções psíquicas, através da prática constante do 
amor. Isso acontece com as pessoas que cultivam a espiritualidade-materialista já estudada.  

Como dissemos anteriormente, esta divisão é apenas didática, pois os Centros de Força estão 
intimamente ligados uns com os outros. A alteração em um repercute, mais ou menos intensamente, 
nos outros. O que acontece é que, dependendo da função psíquica que está alterada, as 
manifestações dos sintomas dar-se-ão, primariamente, mais em um Centro de Força e menos em 
outro.  

“Como exemplo, temos pessoas que se queixam de um nó, ou um bolo na garganta, denotando 
uma alteração no Centro de Força do conhecimento; outras se queixam de um vazio, um oco ou um 
buraco no peito, um peso no coração, demonstrando uma alteração no Centro de Força do amor; 
outras sentem os mesmos sintomas no epigástrio, alteração no Centro de Força do poder; outros um 
peso no baixo ventre, Centro de Força do prazer ou segurança; outros sentem opressão na cabeça, 
alteração do sexto e do sétimo Centro de Força”.  179

 ​ A partir desses conhecimentos, concluímos que no tratamento das doenças, é fundamental o 
acoplamento das seguintes medidas: IP 

179 FILHO. Alírio de Cerqueira. Autoconhecimento – a identificação das causas profundas das doenças e dos mecanismos 
interiores de saúde espiritual. In “Saúde espiritual”, cap. 4, item, pp. 135 a 156, 4.3. EBM editora, Santo André – SP. 
  

 

114 



 

a. Modificação do campo mental - otimismo - objetivo constante - oração - meditação 
b. Reestruturação do perispírito - passes  
c. Recuperação da saúde física - tratamento médico. 
 

 
2. Considerações finais 
 

Toda pessoa que se lançou sobre os temas bioenergéticos esbarrou, de imediato, no estudo 
dos Centros de Força. Uma das primeiras coisas que vemos a respeito do assunto é que existem "sete 
chacras principais" e é justamente nesse ponto que surge uma divergência.  

Em alguns lugares veremos que os sete chacras principais são: Coronário, Cerebral (Frontal), 
Laríngeo, Cardíaco, Gástrico (Plexo Solar), Sexual (Genésico) e o Básico, e em outros lugares, ao 
invés do "Sexual terão o Esplênico".  

No Ocidente, quem divulgou mais a questão do Centro de Força do "baço ou esplênico" foi 
Charles Webster Leadbeater. Entretanto, ele tinha vários problemas em relação à sexualidade que 
podem ter tido origem no fato de ele ter sido um religioso. 

Por esse motivo, ele suprimiu o estudo em cima do "Centro de Força Sexual" (dizia que era um 
centro perigoso para o desenvolvimento espiritual da pessoa) e colocou em seu lugar o "Centro de 
Força Esplênico".  

A partir dele, outros autores ocidentais tomaram a mesma postura, esquecendo-se de que o 
"Centro de Força do baixo ventre" não é meramente um "Centro de Força de ativação da energia 
sexual". Mas também um centro gerador de vida, pois é por sua ação (conjugada com o Centro de 
Força básico) que o feto é energizado e desenvolve-se e é também o controlador das vias urinárias. Os 
Orientais não receberam essa mesma repressão sexual proveniente do Cristianismo; desta forma não 
hesitaram em classificar o "Centro de Força Sexual" como um dos Centros de Força principais e 
estudá-lo adequadamente.  

É natural que nesse momento, estejamos questionando porque o Centro de Força principal é o 
Sexual, como dizem os orientais e não o Esplênico como dizia Leadbeater e a resposta para essa 
questão é bem simples.  

Cada um dos Centros de Força principal está ligado a uma glândula de controle.  
O Centro de Força Coronário está ligado à Pineal, o Frontal à Hipófise, o Laríngeo à Tireoide, o 

Cardíaco ao Timo, o Gástrico ou Umbilical ao Pâncreas, o Genésico aos Testículos (homem) ou 
Ovários (mulher) e o Básico, às glândulas Supra-renais, enquanto o Centro de Força Esplênico está 
ligado ao Baço, que não é uma glândula.  

Não foi atoa que Leadbeater escolheu o "Centro de Força Esplênico para substituir o Sexual". 
Ele tem uma função importante na questão da absorção de vitalidade para o corpo, sendo um repositor 
energético que ajuda o Centro de Força Cardíaco a distribuir a energia pela circulação do sangue e é 
através dele que penetra uma parte da energia do ambiente.  

Bem desenvolvido, favorece a soltura do duplo etérico e, consequentemente, o 
desenvolvimento da mediunidade, bem como a soltura do psicossoma em relação às projeções da 
consciência. Nos estudos mais atuais sobre Centros de Força já encontramos os dois sendo 
classificados e estudados, visando desenvolver um estudo mais completo.  

Segundo André Luiz, o Centro de Força Esplênico é um dos mais importantes do Perispírito e 
foi incluído em sua relação de Centros de Força principais no livro "Evolução em Dois Mundos".   180

 
 
 
 

 

180 XAVIER, Francisco Cândido. Corpo espiritual. In. Evolução em dois mundos, cap. II, p.25. 
  

 

115 



 

AULA V – DESARMONIAS DOS CENTROS DE FORÇA E PRÉ DIAGNÓSTICOS. 
 

1. Introdução 
 

Sobre esse assunto, expressa-se Martins Peralva: “Assim como a ingestão de certos alimentos 
ou de bebidas alcoólicas ocasiona, fatalmente, a modificação do nosso hálito alcançando o olfato das 
pessoas que próximas estiverem, do mesmo modo os nossos pensamentos criam o fenômeno psíquico 
do" hálito mental", equivalente à natureza das forças que emitimos ou assimilamos. Teremos, então, 
um" hálito mental" desagradável e nocivo, ou agradável e benéfico. (...) O nosso ambiente psíquico 
será, assim, inexoravelmente determinado pelas forças mentais que projetamos através do 
pensamento, da palavra, da atitude, do ideal (aspirações) que esposamos.”  181

Desse modo, fica evidenciada o poder de influência dos pensamentos que emitimos na 
modificação dos fluidos que projetamos e nos cercam diariamente, determinando assim a boas ou más 
qualidades dos fluidos que lançamos sobre os demais, levando-os assim, a sentir bem ou mal estar em 
nossa presença. “Somos o que pensamos” afirma André Luiz.  

Jacob Melo diz que “nossa condução mental influi, direta e decisivamente, em nosso hálito 
fluídico, e este, por sua vez, impressiona nosso “corpo espiritual”; se equilibrado e harmônico, 
transubstancia defeitos em “virtudes”, mazelas físicas em saúde pela substituição osmótica (processo 
de absorção direta) ou indireta das moléculas desarmonizadas ou doentes por moléculas sãs; se em 
desequilíbrio, transmite deficiências, marcas e doenças, a maior ou menor prazo, com mais forte ou 
mais brando efeito, sob ação temporal ou com reflexos crônicos”.  

De maneira direta, nosso agir e nosso pensar desequilibrados fazem surgir desarmonias nos 
Centros de Força que, para se restabelecerem, carecem do restabelecimento do seu portador. E isso 
não se dá pelo simples acionar de uma chave chamada “ativação dos Centros de Força” e sim pelo 
reequilíbrio do “campo” que gerou o “defeito”. E, disso todos temos plena convicção, não será um 
simples passe que resolverá, nem mesmo uma oração balbuciada pelo reflexo condicionado apenas de 
se juntar palavras; são os passes e a prece veículos intercessórios, medicamentos reparativos 
complementares, que, embora dos mais úteis e, diríamos, indispensáveis, não são a base real do 
reequilíbrio e da rearmonização dos Centros de Força, a qual se estriba na reforma moral, pelo 
“carregar a própria cruz”, sem blasfêmias, sem alvoroços, sem temeridade.  

“Rearmonizar os Centros de Força, portanto, é reformar-se moralmente, agindo de maneira 
cristã em todos os momentos da vida. Mas, como isso não é comum às nossas ampliadas 
comodidades, a nós, falíveis espíritos devedores nos cabem exercitar por possuí-las pelo perdão, pela 
fraternidade e pela compreensão, ajudando, socorrendo e, sobretudo, orando por nosso próximo. 
Dessa forma vibraremos em ondas de mais elevado teor moral, fazendo valer nosso centro coronário 
como captador das boas energias espirituais para distribuir o equilíbrio devido aos demais centros, 
assim espiritualizando nossa matéria, como nos propôs Emmanuel.”  182

 
Além das questões citadas acima, citaremos alguns processos de desarmonia dos centros 

principais:  
 

a.​ Centro de Força Básico:  
O mau funcionamento deste Centro de Força pode se manifestar como:  

a) artrite e reumatismo,  
b) problemas na coluna,  
c) doenças sanguíneas e alergia,  
d) cicatrização lenta de ferimentos e fraturas ósseas,  
e) problemas de crescimento,  
f) câncer e leucemia,  

182 MELO, Jacob. Assuntos complementares. In. “O passe, seu estudo, suas técnicas, sua prática”, cap. IV, pp. 103 e 104. 

181 PERALVA, Martins. Problemas mentais. In. “Estudando a Mediunidade”, cap. III, p. 20. 

 

116 



 

g) baixa vitalidade,  
h) doenças cardíacas,  
i) doenças cerebrais, 
j) doenças sexuais. 

O centro de força básico controla e energiza o sistema muscular; desse modo, o coração 
também é afetado. Assistidos com doenças cardíacas graves apresentam também um mau 
funcionamento do centro de força básico. Parte da energia vital do centro de força básico vai também 
para o cérebro; portanto, o mau funcionamento do centro de força básico pode afetar seriamente o 
cérebro. Parte da energia transformada no básico é necessária ao funcionamento adequado dos 
chacras da cabeça. Pessoas idosas geralmente apresentam o “centro de força chi” ou básico esgotado 
ou exaurido. E por isso que seus corpos são fracos e vão se tornando menores, a coluna tende a se 
curvar, a cura de seus ferimentos e fraturas ósseas, tende a ser lenta e elas tendem a desenvolver 
artrite. Um centro de força básico saudável é fator crítico na saúde e juventude de uma pessoa. O 
centro de força básico estiver superativado, tais condições podem se manifestar como hiperatividade, 
agitação e insônia. Algumas pessoas cujo chacra básico encontra-se subativado, tendem a ser 
preguiçosas, pouco práticas e pouco realistas. Em alguns casos graves, esses indivíduos tendem a 
perder completamente o contato com a realidade. Pessoas com tendências suicidas apresentam o 
chacra básico fraco e subativado.  
 

b.​ Centro de Força Genésico: 
Os Centros de Força frontal, laríngeo e o básico possuem forte influência sobre o centro de 
força genésico.O mau funcionamento de qualquer um deles pode afetar adversamente o centro 
de força genésico. O mau funcionamento do centro de força genésico pode se manifestar 
como:  

a) problemas urinários,  
b) impotência, 
 c) esterilidade, 
d) dilatação da próstata,  
e) outras doenças sexuais. 

O centro de força genésico é o centro criador inferior ou físico. O centro de força laríngeo é seu 
correspondente superior. Parte da energia vital sexual é transformada pelo corpo numa forma superior 
de energia vital, que será usada pelos Centros de Força Laríngeo e da cabeça. A energia sexual 
transmutada é necessária ao funcionamento adequado do centro de força laríngeo e dos Centros de 
Força da região da cabeça. Assistidos mentalmente retardados apresentam um centro de força 
genésico diminuído. Este é um dos fatores responsáveis pela tendência que as pessoas idosas têm de 
se tornarem senis.  

 
c.​ Centro de Força Meng Mein: 

O mau funcionamento do centro de força meng mein pode se manifestar como:  
a) problemas renais,  
b) baixa vitalidade,  
c) doenças relacionadas à pressão sanguínea,  
d) problemas nas costas. 

O tamanho normal do centro de força meng mein é de cerca de 1/3 a 1/2 do tamanho médio 
dos outros centros de força principais. Em seu tamanho normal, a pressão sanguínea é normal. Se o 
centro de força meng mein estiver superativado ou se a proporção for mais elevada, a pressão 
sanguínea será mais alta do que a normal. Se o centro de força meng mein estiver subativado ou se a 
proporção for menor, então a pressão sanguínea será mais baixa do que a normal. O centro de força 
meng mein está intimamente relacionado ao centro de força esplênico. Se este chacra estiver 
altamente energizado, o meng mein também ficará substancialmente energizado. Se o centro de 
força esplênico for ativado, o meng mein também será parcialmente ativado. É por isso que não 

 

117 



 

é aconselhável energizar o centro de força esplênico de um assistido com hipertensão. O mau 
funcionamento dos centros de força gástrico, meng mein e básico, juntamente com o mau 
funcionamento dos centros de força frontal e cardíaco, pode se manifestar como uma taxa anormal de 
crescimento celular. O centro de força meng mein de bebês, crianças, mulheres grávidas e 
pessoas idosas não deve ser energizado, devido aos possíveis efeitos adversos. No caso de 
bebês, crianças e idosos, isso pode causar elevação da pressão sanguínea. Já em relação às 
mulheres grávidas, isso pode causar aborto. Este centro de força deve ser tratado apenas passistas 
experientes. 

 
d.​ Centro de Força Esplênico:  

Localiza-se na porção mediana da última costela flutuante esquerda. O refluxo do Centro de 
Força Esplênico situa-se no dorso direito atrás do fígado e rim direto. Ambos possuem as 
mesmas funções.  
O centro de força esplênico tem seis pétalas. É o principal ponto de entrada da energia vital do 

ar ou glóbulos de vitalidade do ar. Desempenha, portanto, um papel vital no bem-estar geral do homem. 
Ele absorve a energia vital do ar  e depois, são distribuídos aos outros centros de força principais. Em 
outras palavras, o centro de força esplênico energiza os outros centros de força principais e, 
consequentemente, energiza todo o corpo bioplasmático do corpo físico visível. Isso significa que 
os outros centros de força principais e os órgãos vitais dependem substancialmente do centro de força 
esplênico para a obtenção de energia vital. O centro de força esplênico: a) controla e energiza o baço, 
b) afeta o nível de energia vital ou a vitalidade geral do organismo, c) afeta a qualidade do sangue d) 
afeta o sistema imunológico do organismo com base em observações clarividentes, verifica-se que 
o centro de força esplênico encontra-se geralmente, senão sempre, afetado nos assistidos 
portadores de infecção grave. Do ponto de vista médico. O baço remove células velhas e danificadas 
do sangue (senescentes), bactérias e  outros resíduos celulares, sendo responsável por “filtrar” o 
sangue. 

O mau funcionamento do centro de força esplênico pode se manifestar como:  
a) doenças do baço,  
b) baixa vitalidade,  
c) nível mais baixo de imunidade,  
d) sangue "sujo" ou doenças sanguíneas,  
e) artrite e reumatismo  
d) depressão. 

Assistidos com artrite reumatoide e depressão apresentam o centro de força esplênico 
congestionado.  
 

e.​ Centro de Força Gástrico: 
Localiza-se na cavidade situada entre as costelas; o centro de força gástrico refluxo localiza-se 
na parte de trás da área do plexo solar.  O centro de força gástrico controla e energiza:  

a) o diafragma,  
b) o fígado,  
c) o pâncreas,  
d) o estômago,  
e) num grau substancial, os intestinos delgado e grosso,  
f) As glândulas suprarrenais, o coração, os pulmões e outras partes do corpo são 

também afetadas pelo centro de força gástrico . 
A qualidade do sangue também é afetada pelo centro de força gástrico, uma vez que este 

controla e energiza o fígado, que desintoxica o sangue. Assistidos portadores de artrite reumatoide, 
doenças autoimunes ou lúpus eritematoso apresentam um mau funcionamento do centro de força 
gástrico e do fígado. É mais eficaz energizar o pâncreas através do centro de força gástrico 
(refluxo). 

 

118 



 

Uma pessoa exaurida pode ser rapidamente revitalizada pela energização do centro de 
força gástrico. Este é um dos Centros de Força mais importantes, pois controla, energiza e afeta 
muitos órgãos vitais. É também muito facilmente perturbado ou desequilibrado por emoções 
negativas. 

O mau funcionamento do centro de força gástrico pode se manifestar como:  
a) dificuldade para respirar, devido ao mau funcionamento do diafragma,  
b) diabetes , 
c) doenças do pâncreas , 
d) doenças digestivas,  
e) hepatite,  
f) doenças da vesícula,  
g) alto nível de colesterol,  
h) doenças cardíacas,  
i) doenças sanguíneas ou sangue "sujo". 

O centro de força gástrico é o centro das emoções inferiores, positivas e negativas, como 
ambição, coragem, perseverança, agressividade, zanga, ódio, inveja, ganância, agressividade, 
violência, crueldade etc. Quando uma pessoa está muito zangada, o centro de força gástrico pulsa 
irregularmente. Isso faz com que o movimento (contração/relaxamento) do diafragma seja 
desordenado, resultando em respiração curta e irregular. 

 
f.​ Centro de Força Cardíaco:  

Localiza-se no centro do peito. Ele controla e energiza o coração e o timo. 
O Centro de Força Cardíaco (Refluxo) controla e energiza os pulmões, o coração e o timo. O 

centro de força cardíaco também afeta a capacidade do organismo de lutar contra as infecções. Do 
ponto de vista médico, o timo é uma glândula importante do sistema de defesa do corpo. A energização 
do coração é realizada através do centro de força cardíaco dorsal, que permite que energia vital flua 
facilmente para o coração, pulmões e outras partes do corpo, sem causar congestão ao coração físico. 
O centro de força cardíaco é o centro das emoções superiores ou refinadas. Encontra-se intimamente 
relacionado ao centro de força gástrico, pois ambos são centros emocionais. Excitar o centro de força 
gástrico, é, também, excitar o centro de força cardíaco. É por isso que as emoções negativas têm, ao 
longo do tempo, efeitos prejudiciais sobre o coração físico. 

 
g.​ Centro de Força Laríngeo:  

Este centro de força localiza-se no centro da garganta. O centro de força laríngeo controla e 
energiza:   

a) a garganta,  
b) a laringe,  
c) a traqueia,  
d) a tireoide,  
e) as glândulas paratireoides,  
f) o sistema linfático,  
g) e também afeta o chacra genésico.  

O mau funcionamento deste centro de força pode se manifestar como esterilidade e doenças 
relacionadas à garganta, como bócio, inflamação da garganta, perda da voz e asma. O centro de força 
laríngeo é o centro da mente concreta ou inferior (faculdade mental inferior) e é também o centro da 
criatividade superior. 

 
h.​ Centro de Força Frontal:  

Este centro de força localiza-se no centro da testa. Este centro de força controla e energiza a 
glândula pituitária e todo o corpo e o sistema nervoso. O seu mau funcionamento pode se 

 

119 



 

manifestar como doenças do sistema nervoso. O centro de força frontal é o centro da 
consciência cósmica. 
 

i.​ Centro de Força Coronário:  
Este centro de força localiza-se na coroa da cabeça. O coronário é o ponto de entrada da 
energia divina . O coronário controla e energiza o cérebro e a glândula pineal. O mau 
funcionamento deste centro de força pode se manifestar como doenças da glândula pineal e do 
cérebro, que podem se manifestar como doenças físicas ou psicológicas. O centro de força 
coronário é o centro da consciência cósmica superior. 
 

2. Tratamento magnético por atuação nos Centros de Força 
 

Os Benfeitores Espirituais atuam de várias maneiras, nos Centros de Força com finalidade de 
tratamento em pessoas enfermas. André Luiz reporta-se aos dizeres do Ministro Clarêncio quando 
esclarece que “realmente, na obra assistencial dos Espíritos amigos que interferem nos tecidos sutis da 
alma, é possível, quando a criatura se desprende parcialmente da carne, a realização de maravilhas. 
Atuando nos Centros do perispírito, por vezes efetuamos alterações profundas na saúde de assistidos;  
alterações essas que se fixam no corpo somático de maneira gradativa. Grandes males são assim 
corrigidos, enormes renovações são assim realizadas. Mormente quando encontramos o serviço da 
prece na mente enriquecida pela fé transformadora, facilitando-nos a intervenção pela passividade 
construtiva do campo em que devemos operar, a tarefa de socorro concretiza verdadeiros milagres.”  

E finaliza: “O corpo físico é mantido pelo corpo espiritual a cujos moldes se ajustam e desse 
modo, a influência sobre o organismo sutil é decisiva para o envoltório de carne, em que a mente se 
manifesta.”  183

Esclarece-nos ainda o autor espiritual que esse tratamento através da exteriorização dos 
centros vitais se popularizará na medicina terrestre do grande futuro. Daí podermos imaginar o efeito da 
ação magnética através do passe nos Centros de Força, uma vez que, através destes se reflete no 
corpo fisiológico. 
 
2.1 TDM - Tratamento Depressão pelo Magnetismo. 
 

Por muitas vezes, já se questionou o motivo pelo qual demorou tanto para se realizar uma análise mais 
aprofundada sobre o Centro Vital Esplênico. Mesmo considerando a literatura oriental que chega até 
nós, observa-se que a indicação da influência ou da ação desse Centro Vital em nossos campos físico, 
energético e espiritual tem sido invariavelmente muito acanhada. 

Com mais de 40 anos de experiência no campo do magnetismo, não foi possível deixar de perceber a 
força da presença e da ação desse verdadeiro elemento-chave nos sistemas que envolvem e mantêm 
os espíritos encarnados. As maiores evidências da ação do Centro Vital Esplênico foram notadas 
quando se deparou com o problema da depressão. Havia algo que passava despercebido e que não 
era facilmente identificável. Após testar e refletir sobre o que era percebido, aquilo se tornou sensível, 
palpável, quase visível: o sistema energético do depressivo estava completamente bloqueado, sem 
conseguir circular com um mínimo de eficiência. A maior complicação estava exatamente nos limites 
desse sistema, que passou a ser chamado de sistema esplênico. 

Os “filtros” dos organismos, sempre associados a esse sistema, nunca haviam sido considerados 
adequadamente. O sistema linfático, o sistema imunológico e o que poderia ser chamado de “sistema 

183 XAVIER, Francisco Cândido. Valiosos Apontamentos. In. “Entre a Terra e o Céu”, cap. V, p. 30 

 

120 



 

básico da energética orgânica” estão, e sempre estiveram, direta e dependentemente ligados ao 
funcionamento do Centro Vital Esplênico. 

Além disso, associam-se ao sistema esplênico órgãos de grande importância para a vida humana, 
como o baço, o pâncreas, o fígado, os rins e as glândulas suprarrenais. Dois dos principais nadis 
(canais de ligação entre centros vitais) do esplênico conectam-se diretamente com outros dois Centros 
Vitais fundamentais: o gástrico e o cardíaco. Este último, muitas vezes, tem seu ritmo tão intimamente 
ligado ao esplênico que poderia-se dizer que o funcionamento do esplênico influencia mais o ritmo 
cardíaco do que o próprio ritmo cardíaco influencia o esplênico. 

No campo prático do magnetismo, é surpreendente observar que, ao tratar da senhorita Paradis, que 
sofria de problemas oculares e uma melancolia profunda (depressão), Mesmer tratou fluidicamente o 
fígado dela, resultando em profundas melhoras em seu estado depressivo. Mesmo assim, não se 
atentou para as funções esplênicas. 

Após avaliações e confirmações envolvendo o Centro Esplênico e as terapias antidepressivas, 
começou-se a ponderar sobre outras repercussões, especialmente quando terapias diversas eram 
realizadas em diversos pacientes para tratar diferentes problemas, e muitos desses casos não 
apresentavam soluções razoáveis. O pior é que a razão disso era desconhecida. 

Quando se passou a considerar o Centro Esplênico no contexto das ações magnéticas, foi possível 
perceber uma mudança substancial, positiva, nos resultados obtidos. Isso faz todo sentido, pois, sendo 
esse Centro responsável por tantas repercussões fisiológicas e energéticas no ser humano, é óbvio 
que, se fosse estabilizado, normalizado, energizado ou simplesmente rearmonizado, tudo o que 
dependesse dele tomaria um novo rumo. Como resultado, hoje se reconhece que o Centro Vital 
Esplênico é, de fato, um centro vital por excelência. 

Para concluir, antigamente, usavam-se técnicas perpendiculares, passando as mãos apenas pela frente 
e pelas costas do paciente. No entanto, ao se compreender que o Centro Vital Esplênico está “aberto” 
para um ângulo inclinado (cerca de 45º) em relação ao eixo principal dos centros de posicionamento 
frontal, e ao incluir nas técnicas perpendiculares a passagem das mãos também nesse ângulo, os 
resultados obtidos são significativamente mais eficientes e imediatos. Hoje, pode-se afirmar, sem 
qualquer dúvida, que o Centro Vital Esplênico será melhor estudado, melhor conhecido e melhor 
considerado por muitos, incluindo aqueles que ainda nem cogitam sua existência ou suas funções.  184

 
3. Cola Psíquica  
 

Apesar de ter sido testada “pela observação, reflexão e análise do comportamento dos 
passistas e dos assistidos”, a cola psíquica, termo empregado por Jacob Melo, necessita de mais 
análise visto que ele seja talvez o único autor que se refere a este tema. Muito ainda se tem para 
estudar, observar, descobrir e aprender a respeito do Magnetismo e dos fluidos e sendo a Doutrina 
Espírita progressista e progressiva, assimila tudo àquilo que vem contribuir com o seu desenvolvimento 
não esquecendo nunca a lógica e a razão das coisas.  

Segundo Jacob Melo em Cure-se e Cure pelos passes, “... os fluidos vitais dispõem de muitas 
funções, capacidades, e características particulares, mas, por força das evidências, existem pelos 
menos duas que são de grande significado: uma diz que alguns elementos fluídicos desempenham o 
papel de catalisadores  dos fluidos como um todo, aprimorando e fazendo aprimorar seus “circuitos” 185

185 Nota: catalisador é toda e qualquer substância que acelera uma reação, diminuindo a energia de ativação, diminuindo a 
energia do complexo ativado, sem ser consumido, durante o processo. Um catalisador normalmente promove um caminho 

184 MELO, Jacob. Jornal Vórtice. Ano nº 7 dezembro, 2012.  

 

121 



 

de vitalidade; a outra nos dá contas de certos componentes ou atribuições dos centros vitais se fazem 
repercutir nos fluidos vitais como verdadeiros campos de ‘imantação’, os quais se responsabilizam pelo 
‘aprisionamento’ de determinadas cargas fluídicas que, sem esses campos, facilmente se 
desestabilizariam e se disseminariam aleatoriamente no cosmo orgânico-perispiritual para onde foi 
dirigido ou transferido, onde, por não encontrar campos próprios e equivalentes para atender às leis 
das afinidades fluídicas, perder-se-iam.”  186

Desta forma, ao aplicar o passe, o passista produz, reproduz ou ativa esses campos de 
“imantação” que impregnam os fluidos doados, ou seja, que lhes atravessam os Centros de Força, 
dotando-os da capacidade de estabilizarem-se no corpo do assistido devido a uma melhor “aderência”.  

Já o assistido, possuindo a mesma estrutura de Centros de Força, tem a mesma disposição só 
que “esses mesmos campos teriam uma função diferenciada, permitindo a assimilação, distribuição, 
localização e/ou fixação dos fluidos recebidos nas zonas ou periferias onde sejam requisitados, a 
exemplo do sistema imunológico do corpo humano.”  

“Isto se dá porque o assistido, embora igualmente possuindo campos de “imantação”, nem 
sempre possui o esgarçamento vital requerido e, dessa forma, torna-se frágil para reter, por si só, o 
novo campo fluídico a que estaria sendo submetido (o dos fluidos espirituais, muito sutis), se não 
houvesse a presença do passista. O que se verifica é que o passista, por sua disposição de doador e 
pela ação da doação e transferência magnética, esgarça  seus campos de “imantação”, de onde vem 187

o poder de aderência magnética; o assistido, por sua posição passiva de recebedor, normalmente está 
carecente de esse poder, pelo que o trânsito das energias espirituais pelo passista dá ao fluido 
espiritual um incremento (aumento) no seu campo de afinidade fluídica, assim favorecendo à 
estabilidade e à manutenção dos fluidos espirituais que lhe são doados. A esse incremento dado aos 
fluidos espirituais é que chamamos de "cola-psíquica”.  188

Questionado um pouco mais acerca do assunto, Jacob Melo  esclarece que esta pode não 189

ser uma conclusão perfeita, mas que por meio de testes, observações, reflexões e análise do 
comportamento dos passistas e assistidos durante a aplicação do passe ainda não encontrou outra 
explicação mais satisfatória. Dentre suas inúmeras análises destaca o seguinte:  

●​ O passista espiritual não se cansa porque não doa fluidos vitais necessariamente; ele apenas 
possibilita uma aderência magnética ou fluido espiritual do qual é canal; 

●​ Nem todos os passes espirituais necessitam dessa cola-psíquica; se o assistido está com 
seus campos de “imantação” ativados, os Espíritos fazem o passe espiritual propriamente 
dito, ou seja, diretamente, sem intermediários, e seus fluidos se estabilizarão direta e 
afinadamente nos campos do assistido (daí passistas espirituais, com sensibilidade mais 
acurada, terem registros de que em certos assistidos não sentem nenhum tipo de trânsito 
fluídico espiritual por si mesmos);  

●​ Quando se ora de forma contrita e elevada, ativa-se esses campos de “imantação”, pelo que 
podemos afirmar que a prece é um auto passe por excelência (toda técnica de auto passe 
sempre se refere à necessidade de um equilíbrio mental, recomendando seus postulantes a 
realização de uma prece, ou seja: a oração é um dos dispositivos para acionar esses campos 
de “imantação”;  

●​ A transmissão dessa aderência magnética, por ter necessidade de harmonia para funcionar 
plenamente, em vez de desgastar fluidicamente o passista, põe-no em situação de mais 
equilíbrio fluídico, pelo que desnecessário se torna tomar passes após a aplicação nos 
assistidos (isso significa que, à medida que vai liberando cola-psíquica, o passista amplia sua 

189 MELO, Jacob. Cola-psíquica. In “Cure e cure-se pelos passes”, cap. 30, p. 283. 

188 MELO, Jacob. Cola psíquica. In Cure-se e cure pelos passes, cap. 30, pp. 279 a 281. 

187 Esgarçar – romper; abrir-se. 

186 MELO, Jacob. Cola-psíquica. In “Cure e cure-se pelos passes”, cap. 30, pp. 279 a 284. 

(mecanismo) molecular diferente para a reação. P. ex., hidrogênio e oxigênio gasosos são virtualmente inertes à temperatura 
ambiente, mas reagem rapidamente quando expostos à platina, que por sua vez, é o catalisador da reação.  

 

122 



 

capacidade de retenção de parcelas harmoniosas das energias que transitam por seu cosmo 
fisiopsíquico); e,  

●​ É possível que essa cola-psíquica ou similar seja encontrada, embora em níveis diferentes, 
em outros meios que não humanos.  

 
“Completando a resposta, apesar de não se tratar diretamente da questão, Kardec (Da 

mediunidade curadora, item 3, in Revista Espírita, setembro/1865) registra que o fluido dos Bons 
Espíritos, “passando através do encarnado, pode alterar-se como um pouco de água límpida passando 
por um vaso impuro...” Parece estar fora de dúvidas que isso acontece, podendo-se essa cola-psíquica, 
de uma certa forma, ser um elemento de “impureza”.  

“No caso em análise, essa “impureza” é necessária, posto que ela dá a condição de afinidade 
requerida pela lei dos fluidos.” É partindo de estudos e observações de tamanha gravidade que não 
devemos nos esquecer do alerta de primeira ordem feita pelo Codificador que, seguindo o texto, 
acrescentou: “Daí, para todo verdadeiro médium curador, a necessidade absoluta de trabalhar a sua 
depuração, isto é, o seu melhoramento moral, segundo o princípio vulgar: limpai o vaso antes de dele 
vos servirdes, se quiserdes ter algo de bom”.  

 
3.1. Todo passista é portador dessa cola-psíquica? 
 

“Sim, exatamente por força do esgarçamento de seus centros vitais no sentido da 
exteriorização de fluidos. Façamos uma analogia. À medida que uma pessoa doadora de sangue faz 
sua doação regular e periodicamente, seu organismo vai renovando e refinando seu sangue. O 
passista, à medida que doa o passe, seja magnético ou espiritual, vai sutilizando suas estruturas vitais 
e fluídicas, de forma que se torna mais sensível às possíveis captações fluídicas quando tiver 
necessidade das mesmas, além de se beneficiar de suas “energias”, que ocorrem pelos esgarçamentos 
dos centros vitais e pelos trânsitos sutis havidos em si mesmo.”  190

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

190 MELO, Jacob. Cola-psíquica. In “Cure e cure-se pelos passes”, cap. 30, p. 283. 

 

123 



 

SEXTO MÓDULO 
 

AULA I – O VOLUNTARIADO DE PASSES 
 

1. Condições para doação, recepção e ambiente propício para o passe 
 

1.1. Quem pode aplicar passes 
 

Jacob Melo  explica que se definirmos o passe como “resultado da boa vontade, todos somos 191

passistas”. Todavia, “na vida a boa vontade, só por si, nem sempre é suficiente para resolver tudo a que 
se propõe. Assim, nem todos portadores de boa vontade são, só por esse motivo, passistas.” Desse 
modo: “não sendo todos passistas de fato, existem os que podem e os que não devem aplicar passes.” 
Continua na sequência o autor:  

Sendo assim, “(...) O passista ou candidato a tal mister deve formular e responder, honesta e 
firmemente, as seguintes questões:”  

1) Por que sou ou quero ser passista? 
2) Para que sou ou quero ser passista? 
3) Que energias estou doando? 
“Parece simples, mas talvez não seja, pois, a depender das respostas, ou modificaremos 

nossas intenções ou precisaremos aprimorar nossos esforços para atingir os objetivos almejados. Por 
exemplo: se você responde: “Quero ser passista porque acho bonito”, ou ainda: “Quero ser passista 
porque alguém me disse que era bom”, ou ainda: “Quero ser passista porque disponho de uns horários 
vagos” e assim por diante, apesar da honestidade da resposta, ela sinaliza para uma prática ineficiente 
no futuro ou tão somente um capricho momentâneo e, por conseguinte, pouco consequente em relação 
à seriedade requerida por tal prática. O mesmo se dá se a resposta à segunda questão for no seguinte 
tom: “Para ganhar bônus-hora” ou mesmo “para atender aos amigos e familiares” ou mesmo “para 
quando eu não tiver outra coisa para fazer”.  

A equipe do projeto Manoel Philomeno de Miranda propôs a Divaldo a seguinte questão: 
“Qualquer pessoa pode aplicar passes?”  

DIVALDO PEREIRA FRANCO: Qualquer pessoa pode aplicar o passe. O que merece 
considerar é a consequência da transmissão de energia.  

Uma pessoa caracterizada pelas veleidades morais, vinculada aos vícios chamados sociais, 
dependente de drogas químicas e de hábitos censuráveis da promiscuidade sexual e comportamental; 
as pessoas que agasalham ideias pessimistas, que cultivam a maledicência e os vícios morais, não têm 
condições de aplicar de maneira saudável, o passe com objetivos curativos. Pode possuir energia, mas 
essa energia é deletéria conforme o comportamento do indivíduo. Para contribuir a favor da saúde de 
alguém é necessário, também desfrutar de saúde moral, de saúde física, de saúde psíquica, porque 
somente uma pessoa harmônica pode emitir vibrações equilibradas para sintonizar com o psiquismo 
em perturbação daquela que se encontre doente.”   192

Além desse grupo de pessoas citadas por Divaldo Franco, Jacob Melo aponta que algumas 
categorias de candidatos ao trabalho de passes devem ser observadas com atenção:  

 
1.2. Restrições na aplicação  
 
Para ser passista magnético ou misto, alguns grupos de pessoas devem ser resguardadas:  

●​ Crianças e adolescentes (...) por se encontrarem em fase de desenvolvimento orgânico, (...), 
pois, o ser se nutre, dentre outros, dos próprios fluidos vitais os quais seriam utilizados na 
doação magnética. A carência dos mesmos pode ter consequências não muito felizes.  

192 Equipe do projeto Manoel Philomeno de Miranda. In: “Entrevistas com Divaldo Franco”, cap. 8, p. 98. 

191 MELO, Jacob. Quem pode aplicar. In “Manual do passista”, pp. 13 a 22. 

 

124 



 

●​ Pessoas na terceira idade, que não tenham participado demorada e consistentemente dessas 
atividades num passado recente, visto que seus campos vitais solicitam parcimônia no 
desgaste dos fluidos vitais. Pessoas idosas consomem mais fluidos do que os mais 
jovens.Doações magnéticas frequentes podem lhes fazer falta.  

●​ Criaturas com deficiências mentais; sob influências obsessivas; em tratamento com 
medicações controladas; organismos debilitado em decorrência de problemas pulmonares, 
cardíacos ou portadoras de moléstias infectocontagiosas, bem como desequilibradas 
psíquicas e/ou moralmente, também não devem aplicar passes.  

●​ Por fim, os usuários de elementos ou atitudes viciosas em fumo, álcool, tóxicos, sexo 
desregrado e excessos de várias ordens, deverão ser convidados a se tratarem e vencerem 
esses fatores de desarmonias antes de se iniciarem neste campo de auxílio.   193

 
 
2. Fadiga Fluídica 
 

O exercício sempre leva ao desgaste de energia: seja o exercício físico, mental ou a aplicação 
de passes de forma que a doação excessiva de energias através do passe pode ocasionar aquilo que 
se chama de fadiga fluídica. É necessário que cada passista doe fluídos dentro dos seus próprios 
limites. Mas tratando-se do passista que emite apenas fluídos espirituais, este praticamente não se 
cansa, pois a fonte das energias encontra-se fora de si, sendo o passista apenas um canal por onde 
transitam os fluídos. Já o passista magnético precisa muito cuidado, havendo algumas formas de se 
detectar o quanto está doando de fluídos: 

1.° - se, após uma sessão de aplicação de passes e um comportamento alimentar e de repouso 
normal, no dia seguinte amanhecemos com uma sensação de “ressaca”, com ânsias, desgastes 
musculares, dores nas articulações, enxaquecas, cãibras, sonolência excessiva, falta de apetite e/ou 
outros sintomas correlatos, é sinal que houve um dispêndio de fluídos além do recomendado, tanto que 
o organismo não conseguiu se recompor (lembro que essas sensações também podem ser devidas a 
doações bastante concentradas sem os dispersivos correspondentes);  

2° - mesmo não tendo esse registro mais imediato, se após algum período – semanas ou 
meses - de prática de passes, começar a sentir dores nas articulações e plexos, como se fossem dores 
reumáticas, ou cãibras e dores musculares que vão aumentando e aparecendo com uma frequência 
acima do normal, é forte indicativo de que está havendo um acúmulo de perdas fluídicas indevido, 
carecendo o passista, portanto, de um imediato refazimento.” - Jacob Melo, em Manual do Passista, 
pág. 136. Quanto a saber a respeito da origem dos fluidos que estão sendo veiculados, é possível ao 
passista, através da sua sensibilidade e acuidade, detectar se é espiritual ou magnético. Vejamos o que 
diz Jacob Melo no livro Manual do Passista, pág. 135 e seguinte: 

“O reconhecimento da origem dos fluidos é tão mais fácil quanto maior sensibilidade psíquica 
tivermos e mais atenção (observação, acuidade) dedicarmos ao fenômeno da doação. Quando as 
‘energias’ são anímicas (___) é comum sentirmos alguns plexos funcionando mais ativamente, 
especialmente o laríngeo, e Cardíaco, o gástrico e o esplênico; quando as ‘energias’ São espirituais 
(...), normalmente sentimos ação do coronário mais efetiva, como se recebêssemos uma “chuva de 
flocos sutis” no alto da cabeça e o escorrer de uma suave ‘energia’ pelas mãos e dedos em direção ao 
paciente. Fica óbvio que quanto mais praticarmos e dedicarmos mais atenção e observação às 
sensações, mais e melhor reconheceremos essas fontes em ação.” 

“No caso específico das fadigas fluídicas, como consequências palpáveis, temos: ressacas 
profundas (mesmo quando nenhum desatino alimentar ou de desgaste físico for perpetrado); dores nas 
articulações; dores nos plexos; inchaços nas juntas; alterações fortes no sono e na digestão. A 
prosseguir no aumento da fadiga fluídica, tudo isso culminará por nos incapacita para atividades físicas, 
seja pela paralisação ou perda da força muscular, seja por causa das dores, ora localizadas, ou 
generalizadas, que nos atacam (...)” 

193 MELO, Jacob. Quem pode aplicar passes. In “Manual do passista”, pp. 13 22. 

 

125 



 

Jacob Melo, propõe algo para tentar-se a solução do problema; “o primeiro cuidado é o 
preventivo. Evitemos, a todo custo, chegar a este estado. Mas, havendo chegado lá, o tratamento com 
passes é o seguinte (...): muitos dispersivos, envolvendo tanto o(s) centro(s) em desarmonia – com 
dispersivos localizados - como todos os principais centros vitais - com um único jato fluídico. Inicia-se 
pelos dispersivos gerais, depois parte-se para os dispersivos localizados e, por fim, retorna-se aos 
dispersivos gerais. Repete-se tal prática profusa e repetidamente, evitando-se a doação (concentração) 
de fluidos, sejam eles calmantes ou ativantes - isto porque os centros vitais dos portadores de fadiga 
fluídica normalmente encontram-se em violenta descompensação ou congestão fluídica e a aplicação 
de fluidos concentrados sobre eles pode vir a retardar o tratamento ou, o que é mais provável, agravar 
a situação e as sensações do paciente. Além disso, o passista ou magnetizador deve fluidificar a água 
que o paciente deverá tomar, pelo menos quatro vezes ao dia, sendo: uma pela manhã em jejum, ao 
levantar; outra durante o almoço; outra ao jantar e uma outra antes de dormir (de preferência, sempre 
em oração) Independente de quantos passes sejam tomados, a água deve ser ingerida todos os dias, 
até que o tratamento esteja concluído”. 

“(...) Alguns cuidados complementares são de vital significação, como: caminhar de manhã 
cedo (...) fazendo exercícios de respiração profunda (...); alimentação leve e o mais natural possível - 
em todas as refeições -, evitando tudo que venha a comprometer o funcionamento tranquilo do 
aparelho digestivo; dormir relaxadamente - ideal fazer leituras de elevado teor moral antes de deitar e 
orar com muita fé -; e evitar tensões, amarguras, aborrecimentos e vibrações negativas Para os não 
diabéticos, a ingestão de água de coco é um bom reconstituinte. Apesar da cafeína, se tomado pela 
manhã um café forte também ajuda no refazimento, abstração aos alérgicos a cafeína."   194

 
3. Por onde começar 
 

“Embora óbvio, merece que coloquemos: para ser mais eficiente e evitar percalços, o início de 
qualquer prática será sempre o do estudo prévio da teoria. Isto é o que nos ensina Kardec, confirma a 
experiência e ratifica a própria vida. Todavia, o mais comum é vermos na prática do passe o empirismo, 
o “achismo” e o “guiismo” (prática onde só o(s) “guia(s) do Centro diz(em), ensina(m) e manda(m) 
desempenhando o papel de mestres infalíveis, mesmo quando grande é o número de exemplos e 
resultados pequenos, quando não funestos, a que tais “orientadores” induzem.  

A despeito de muitos afirmarem que basta ter boa vontade, fé e oração para se realizar os 
“milagres” esperados dos passes, a realidade dos fatos aponta para direção diferente.  

(...) A ação do Mundo Espiritual é incontestável e, sem a colaboração e influência dos Espíritos, 
muito de nossos esforços seria, em muitos casos, quase nulo.  

Portanto, longe estamos de querer invalidar, diminuir ou menosprezar as consequências 
positivas advindas da boa vontade, da fé e da oração e muito menos da participação dos Espíritos.  

Ocorre que, para sermos fieis aos princípios kardequianos e agirmos com senso, precisamos 
estudar a teoria, começando pela base. E, falando em passes, não há como negar: a melhor teoria está 
no Magnetismo – enquanto a base inamovível continua sendo Allan Kardec, pelo que não podemos 
desprezar a base espírita, que é a Codificação.  

Para um bom começo, portanto, o estudo é imprescindível.  
Como espíritas, precisamos ter segurança em assuntos como perispírito, fluidos e influência 

espiritual. Indispensável conhecermos os “campos vitais”, mais conhecidos como “Centros de Força”. 
Igualmente imprescindível, para o bom passista, é o desenvolvimento da fé, da esperança e da boa 
vontade. E ainda podemos adotar conhecimentos de anatomia e fisiologia, mesmo que elementares, 
para que tenhamos um mínimo de noção de onde e em que áreas ou órgãos estaremos atuando.  

“Uma outra vertente, mais fundamental ainda que todas as outras, é o Amor. Essa é a maior 
alavanca à disposição da criatura humana na remoção das montanhas dos problemas de toda ordem. 
(...) Nosso ponto de apoio será Jesus e Kardec; nossa força será a boa vontade, a fé, a oração e o 

194 MELO, Jacob. Cola-psíquica. In “Cure e cure-se pelos passes”, cap. 26. 

 

126 



 

conhecimento enquanto o Amor será a alavanca. Assim operamos verdadeiros “milagres”. E nunca 
será demais afirmar que as verdadeiras curas são aquelas resultantes do Amor.”  

“A recomendação “Espíritas, amai-vos e instruí-vos” é séria, grave e imperiosa para a formação 
de um bom passista.”   195

 
4. O dar e o receber 
 

Divaldo Pereira Franco  esclarece que “Na aplicação das terapias pelos passes, três 196

elementos são fundamentais, para se obter resultados positivos: o doador, o assistido, e o ambiente.”  
 

a) O doador 
 

“(...) Nada melhor, para nós do que nos integrarmos nas atividades assistenciais da Casa 
Espírita, onde servimos junto aos sofredores, convivendo com as suas dificuldades e aflições, que são 
enormes, para podermos, em comparando com as nossas, que não passam às vezes de alfinetadas, 
levando-nos ao desespero sem razão, reajustar as nossas posições. Nessas atividades, estamos 
protegidos, porque envolvidos no psiquismo da Casa, que é formado pelas nossas orações e vivências, 
juntamente com a presença constante dos Benfeitores Espirituais que assistem e avaliam os trabalhos.  

Estudar o Evangelho de Jesus é outra prioridade. Colocar seus ensinamentos na prática da 
nossa convivência diária, aprendendo a calar nos momentos em que estivermos instigados à 
altercação; a ouvir, quando a aflição e o desespero de nossos interlocutores tiverem chegado ao auge; 
e a perdoar, quando a insensatez descontrolada da criatura humana nos atingir. Esqueceremos as 
ofensas e procuraremos fazer o bem no limite das próprias forças. A meditação continuada em torno 
dos postulados da Doutrina Espírita nos ensejará o embasamento cultural necessário que, juntamente 
com os sentimentos fortalecidos na prática evangélica, servirão de base para a saúde moral, 
indispensável àquele que se candidata ao trabalho do passe.  

“(...) O amor-doação deve ser plantado e cultivado no solo das nossas relações: a paciência, 
trabalhada incessantemente para a superação dos conflitos e inquietudes íntimas; a benevolência, 
vivenciada plenamente no relacionamento humano, tolerando-se as imperfeições no relacionamento 
humano, tolerando-se as imperfeições alheias; a fé raciocinada se fortalecerá ao ponto de transportar 
montanhas; e a calma, finalmente, coroará o nosso agir de uma tranquilidade incorruptível a despeito 
de todo e qualquer problema ou desafio.  

Com a mente voltada para as realizações divinas, atrairemos para nosso convívio Espíritos 
Superiores designados para supervisionarem e assistirem o trabalho que nós estamos propondo 
realizar. Eles nos ajudarão, suprindo deficiências nossas, abrandando, por consequência, pelas suas 
vibrações superiores, a ação dos nossos desafetos, evitando assim que se instalem as obsessões, tão 
em moda, na atualidade.  

Corpo sadio mente elevada, o emocional harmoniza-se, porquanto não encontra o campo 
propício para os sentimentos infelizes como a cólera, a inveja, a maledicência e o ciúme, que 
normalmente concorrem para a desarmonia emocional.  

Alexandre auxilia-nos com preciosa lição: “Quando nos referimos às qualidades necessárias 
aos servidores desse campo de auxílio, a ninguém desejamos desencorajar, mas orientar as 
aspirações do trabalhador para que sua tarefa cresça em valores positivos e eternos”.  197

E Allan Kardec: “Reconhece-se o verdadeiro espírita pela sua transformação moral e pelos 
esforços que emprega para domar suas inclinações más”.  198

 
 

198 KARDEC, Allan. Sede perfeitos. In: “O Evangelho Segundo o Espiritismo”, cap. XVII, item 4. 

197 XAVIER, Francisco Cândido. Passes. In “Missionários da luz”, cap. 19. 

196 Equipe do projeto Manoel Philomeno de Miranda. O dar e o receber. In “Terapia pelos passes”, cap. 6. 

195 MELO, Jacob. Por onde começar. In “Manual do passista”, pp. 27 a 29. 

 

127 



 

b) O beneficiário 
 

“Para aqueles que buscam a ajuda dos passes, é necessário se fazer o esclarecimento sobre 
essa terapia alternativa, a sua ação e as condições influentes para a obtenção de bons resultados.”  

“Eles devem ser esclarecidos quanto à necessidade de ter fé; primeiramente em Deus, fonte 
geradora das energias; depois, na pessoa que lhe aplicará passes, abrindo-se de uma forma confiante, 
e, afinal, em si mesmo, fortalecendo a vontade de curar-se.”  

“A crença em Deus é fundamental na vida de todos nós, porque nos impulsiona para o futuro, 
caminhando agora sobre as dificuldades criadas ontem, com a segurança de que estando na 
companhia de Amigos Espirituais, que a todos nos amparam e dirigem, ancoramos amanhã no porto 
seguro da paz. Ela dá segurança e tranquilidade. Harmonizados interiormente e tendo certeza daquilo 
que virá, abrimo-nos à penetração do Psiquismo Divino, que nos trará os elementos nutrientes de que 
necessitamos para a cura buscada.” 

“(...) Esse esforço condiciona o assistido à receptividade, criando as condições de sintonia para 
a perfeita interação magnética, que abrirá os canais por onde fluirão as energias do Psiquismo Divino, 
do Benfeitor Espiritual, do agente doador até alcançá-lo.”  

“(...) O beneficiário, candidato à terapia, deve estar psiquicamente receptivo para que as 
energias penetrem-no e, posteriormente ao passe, obedecer ao que chamamos uma dieta. Qualquer 
terapia tem a prescrição médica, o tratamento e a dieta. Inutilmente um portador de diabetes tomará a 
insulina para manter o equilíbrio glicêmico e, de imediato, comerá açúcar em uma atitude de total 
desrespeito pela terapia a que se submete. Também o assistido da terapêutica do passe, não apenas 
deve tornar-se receptivo, mas trabalhar-se para se melhorar, a fim de que a energia que recebe 
penetre-o demoradamente e, ali transformada, por si mesma possa multiplicar-se a benefício da sua 
saúde. Se ao terminar uma reunião em que formos atendidos pelo passe, nos dirigirmos a recintos 
agressivos, buscarmos os lugares de perturbação, nos entregar a licenças morais, estaremos 
combatendo a energia favorável através de outra energia violenta. Por consequência, os efeitos 
positivos serão anulados”.  199

“É imprescindível que se esforce para vencer as imperfeições morais, combatendo o orgulho e 
o egoísmo, deixando que em si desabroche o amor, centelha divina que está na individualidade de 
todos, aguardando o momento propício para brotar e expandir-se. Combater os sentimentos de ódio, 
vingança, ciúme e os vícios de toda ordem é meta prioritária, porque essas fragilidades impedem a 
penetração das energias curadoras.”  

“(...) Faz-se indispensável em todo o trabalho que os fluidos benéficos continuem na 
organização fisiopsíquica de quem os recebe por mais tempo, atingindo as células para a sua 
renovação.”  

“(...) O hábito da oração e da leitura edificante é lenitivo para a alma e ajuda no 
condicionamento da mente a direcionar o pensamento para os sentimentos nobres, conduzindo-nos à 
ação do bem.” 

“O esforço empreendido no sentido da aquisição dessas virtudes e o direcionamento da vida 
pelos caminhos seguidos por Jesus, significam o início da obtenção da cura real.”  

 
c) Ambiente propício para o passe 
 

“A aplicação de passes, como terapêutica adotada pelo Espiritismo, é uma ação 
eminentemente mediúnica, razão porque está sujeita a cuidados semelhantes aos adotados para 
reuniões de intercâmbio espiritual, com relação à influência do meio.”  

“Deve-se, portanto, evitar aplicá-los em ambientes impregnados de energias degradadas para 
não contaminar as irradiações curativas, restauradoras, que são movimentadas em proveito dos 

199 KARDEC, Allan. Sede perfeitos. In: “O Evangelho Segundo o Espiritismo”, cap. XVII, item 4. 
 

 

128 



 

assistidos. Tais ambientes são aqueles frequentados por pessoas malévolas, maledicentes, viciosas e 
frívolas, que ficam impregnadas vigorosamente de seus pensamentos.” 

“O ambiente para o passe deve ser aquele que as pessoas utilizem para atividades edificantes. 
Se queremos o melhor ao nosso alcance, nem o comum serve. Desse modo, ambientes públicos, 
ambientes muito frequentados e comprometidos com atividades do dia-a-dia da vida das pessoas não 
são adequados.” 

“As atividades dos passes, em princípio, devem ser praticadas no Centro Espírita. E, entre suas 
dependências, naquela que seja mais própria, reservada, confortável e limpa. Pode ser específica para 
tal mister, ou a sala mediúnica, ou a de atendimento fraterno, ou outra que melhor atenda às finalidades 
e objetivos dos passes. Há que se providenciar, para que tal lugar ofereça condições para se dosar a 
luz, a fim de torná-lo repousante e agradável, pois o excesso de luminosidade prejudica as emissões de 
bioplasma e a sua falta deprime, inquieta.”  

“(...) Se o Centro Espírita dispõe de um serviço regular de passes, precisa de uma recepção e 
de um Atendimento Fraterno funcionando concomitantemente. Recepção numa antessala onde as 
pessoas esperem a vez de serem atendidas, sendo assistidas por auxiliar orientado nesse sentido, e 
Atendimento Fraterno, em gabinetes privados, onde elas sejam preparadas para o passe. Esses 
espaços devem ser bastante acolhedores e adequadamente decorados, dispondo de recepção, de 
assentos em número suficientes, música ambiental, revistas e mensagens espíritas à vontade... Na 
recepção e no Atendimento Fraterno o tratamento começa (...).  200

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

200 PROJETO, Manoel Philomeno de Miranda. O dar e o receber. Cap. 6, pp. 68 a 76. 

 

129 



 

AULA II – TIPOS DE PASSE 
 
1. O passe à distância 
 

O Fluido Cósmico Universal, ao ser absorvido por um dos Centros de Força é metabolizado em 
fluido vital e canalizado para todo o organismo, com maior ou menor intensidade, de acordo com o 
estado emocional da criatura, irradiando-se posteriormente em seu derredor, formando-se o que 
poderíamos chamar de “aura psíquica”. 

Essa irradiação psíquica constante que realizamos 
automaticamente em nosso derredor, o Espírito 
André Luiz chama de “hálito mental”. O autor nos 
ajuda a melhor entender a sistemática das 
irradiações, quando indaga do Assistente Áulus se 
era possível aplicar o passe à distância, ao que é 
respondido: “desde que haja sintonia entre aquele 
que o administra e aquele que o recebe. Nesse caso, 
diversos companheiros espirituais se ajustam ao 
trabalho de auxílio, favorecendo a realização, e a 
prece silenciosa será o melhor veículo da força 
curadora”.  201

Ensina ainda Martins Peralva, que “no passe à 
distância, que é uma modalidade de irradiação, o 
médium, sintonizando-se com o necessitado à 
distância, para ele canaliza igualmente fluidos 

salutares e benéficos. E continua: “Nas chamadas “sessões de irradiação”, os doentes são 
beneficiados a distância, não somente em virtude dos fluidos dirigidos conscientemente pelos 
encarnados, como pelas energias extraídas dos presentes, pelos cooperadores espirituais, e 
conduzidas ao local onde se encontra o irmão enfermo.”  202

O passe à distância ou irradiação é uma realidade comprovada. O próprio Jesus curou o filho 
do oficial à distância, somente com uma ordem sua (João, IV).  

O passista mentaliza o assistido (mesmo que não saiba a sua exata localização naquele 
momento) e através da prece, conjugada ao desejo de ajudar, usará da sua força de vontade para 
enviar os fluidos que deverão chegar até onde o assistido se encontra. Os Bons Espíritos auxiliarão 
conduzindo aqueles fluidos até o seu destino.  

 
2. O Autopasse 
 

Afirma Jacob Melo: “Eis uma questão que tem servido a muitas polêmicas. (...) um bom número 
de médiuns e magnetizadores recomendam o autopasse, segundo as técnicas do magnetismo, e 
outras pessoas simplesmente o desconsideram (...). Uma das recomendações básicas aos passistas é 
que estejam equilibrados (espiritual e fisicamente), harmonizados, em boa vibração, para melhor 
poderem ajudar aos assistidos. Por que isso? Porque nós, como filtros que somos, não devemos 
contaminar os fluidos que vêm dos planos espirituais em benefício do próximo (passe espiritual) nem 
comprometer nossos fluidos vitais (passe magnético). Ora, desde que nos sentimos com necessidade 
de receber o passe é porque não estamos, ainda que momentaneamente, atendendo àqueles 
requisitos; então, como teríamos condições de filtrar esses fluidos ou reestabilizar os nossos? Apenas 
por técnicas? Mas se estamos, em tese, descompensados, não estaríamos tecnicamente 
impossibilitados de tal ação?  

202 PERALVA, Martins. Na hora do passe. Estudando a mediunidade, cap. XXVII, p. 147. 
 

201  XAVIER, Francisco C. Serviços de passe. Nos Domínios da Mediunidade, cap. 17, p. 200. 

 

130 



 

(...) Contudo, o autopasse no sentido espiritual do termo existe. E como é ele? É, em técnica, o 
mais simples de todos, mas, em execução, às vezes nem tanto: trata-se da oração, da prece sentida, 
religiosa, santa, verdadeira e pura. (...) Mas quando estamos perturbados fica, por vezes, difícil 
fazermos uma prece com essas características, recorramos antes à leitura de um bom livro de 
mensagens para depois, mais tranquilos, fazermos nossa prece, nosso autopasse.  Recordemos que 203

“Nos domínios da mediunidade” André Luiz se surpreende ao defrontar-se com a “atmosfera radiante” 
na sala de passes, no que Áulus explica-lhe: “Aqui possuímos uma espécie de altar interior, formado 
pelos pensamentos, preces e aspirações de quantos nos procuram trazendo o melhor de si mesmos”.

  204

“As técnicas do magnetismo são pouco sustentáveis se consideradas apenas em termos de 
gesticulações e auto-permutas fluídicas. (...) Ademais, um fluido desarmônico, em tese, não se 
rearmoniza sozinho pelo simples posicionamento das mãos do próprio assistido em certos 
locais.Assim, o melhor autopasse é a oração fervorosa, a meditação serena e profunda, o recolhimento 
com distanciamento do que é negativo”.  

Nesse sentido, referenda André Luiz: “(...) A oração é um prodigioso banho de forças, tal 
vigorosa corrente mental que atrai. Por ela, Clara e Henrique expulsam do próprio mundo interior os 
sombrios remanescentes da atividade comum que trazem do círculo diário de luta e sobem do nosso 
plano as substâncias renovadoras de que se repletam, a fim de conseguirem operar com eficiência, a 
favor do próximo.”   205

E o que diz Kardec? “A prece, que é um pensamento, quando fervorosa, ardente, feita com fé, 
produz o efeito de uma magnetização, não só chamando o concurso dos bons Espíritos, mas dirigindo 
ao doente uma salutar corrente fluídica”.   206

Ainda acrescenta Jacob no livro o Passe, seu estudo, suas técnicas, sua prática, p. 228: “Se 
estamos precisando de energias magnéticas animais, tenhamos a humildade devida e nos tornemos 
“assistidos-assistidos”, aguardando, respeitosamente e confiantemente, nossa vez para recebermos o 
passe.”  

 
3. Passe individual 
 

É aquele que é aplicado em um assistido de cada vez. Os passes individuais podem ser 
aplicados em cabines individuais (que só cabem um assistido) ou em salas onde estarão presentes 
mais de um assistido. Desta forma o passe poderá ser trabalhado de acordo com aquilo que o passista 
sente como necessidade específica de cada assistido.  

No passe individual passista variará as técnicas utilizadas, (nos casos específicos para 
tratamento) para atender e suprir as carências daquele que necessita.  

 
4. Passe coletivo 
 

Quando a equipe do passe magnético é de pequeno número face à multidão que o procura, 
sem qualquer prejuízo para os eventuais beneficiados, recorre-se ao passe coletivo. Uma vez que o 
principal, neste processo de ajuda espiritual, é a sintonia do candidato a receber o passe, os próprios 
espíritos-passistas durante a palestra ministram bênçãos fluídicas a quem estiver nas condições 
necessárias para participar na ocorrência deste fenômeno enquanto beneficiado. Possui o 
inconveniente de que as técnicas não poderão variar para atender as diferentes necessidades dos 
assistidos. Será um medicamento único, genérico, que será ministrado para todos igualmente.  

 
 

206 Da mediunidade curadora. In “Revista Espírita”, set. 1865, p. 254. 

205 XAVIER, Francisco C. Serviços de passe. “Nos Domínios da Mediunidade”, cap. 17, p. 192. 

204 XAVIER, Francisco C. Serviços de passe. “Nos Domínios da Mediunidade”, cap. 17, p. 189. 

203 MELO, Jacob. As técnicas. O passe, seu estudo, suas técnicas, sua prática, cap. VIII, p. 226. 

 

131 



 

5. Manifestações de espíritos na sala de passes 
 

Assim como alguns espíritas recomendam aos médiuns a incorporação por ocasião do passe, 
vez por outra são os assistidos que, inadvertidamente ou incontroladamente, estão incorporando nesse 
momento. Afinal, como resolver se se deve ou não incorporar, se se permite ou não a incorporação?  
 
a) No assistido  
 

Roque Jacintho tratou do assunto com simplicidade e eficiência: 
“O momento do passe, pois, não é o de evocação”. 
“Não é o de doutrinação dos desencarnados”. 
“Não é o de orientação formal do enfermo”. 
“O momento do passe é, e deve ser simplesmente: o instante de transfusão fluídica 
que alivia as opressões espirituais ou fluídicas inferiores, renovando o ânimo do 
assistido (...)”.  
“Quando o assistido trouxer o hábito de manifestações indisciplinadas e que surgem 
tão logo se inicia o passe, caberá ao passista leva-lo a desconcentrar-se (...). pedirá 
que relaxe os músculos. Desligá-lo-á de quaisquer pensamentos (...)”.  
“(...) As advertências, contudo, serão carinhosas, sem laivos de condenação ou 
irreverência, tendo um sentido educativo. Quase sempre tais irmãos nada mais fazem 
do que repetir o que já presenciaram ou estão com problemas para desanuviar-se 
interiormente.”   207

André Luiz também se reportou de forma conclusiva: “Interromper as manifestações 
mediúnicas no horário de transmissão do passe curativo”. Pois, “disciplina é alma da eficiência”.   208

“Tratando-se de passe em cabine coletiva e não havendo como prevenir nem impedir tal fato 
ocorra, agir moderadamente, aguardando que o serviço do passe na cabine, nessa ocasião, seja 
concluído, enquanto um passista ficará “controlando” o assistido em incorporação. Tão logo encerre 
essa “rodada” de passes agir individualmente com o assistido em questão, buscando despertá-lo e 
fazê-lo assumir o controle de si mesmo para, depois, dar sequência ao trabalho do passe”.  

“O passista deve usar as melhores técnicas dispersivas, ao tempo em que tentará demover o 
assistido da manifestação, chamando-o à consciência desperta, recomendando-lhe abrir os olhos, 
respirar naturalmente, evitar concentrar-se no que lhe ocorre e não contrair nem retesar os músculos”.

 “O sopro “frio” ajuda para o despertar do assistido que se encontre nessas condições. Lembrar, 209

porém, que o amor e a fraternidade são excelentes remédios, também nestas ocasiões.”  
“Assistidos nesta situação, normalmente devem ser encaminhados para assistirem palestras, 

e/ou participarem de grupos de estudos doutrinários, além dos tratamentos desobsessivo, interditando, 
contudo participem de qualquer modalidade de reunião mediúnica nessas condições”.   210

 
b) No passista 
 

As incorporações durante o passe, salvo se em reuniões mediúnicas destinadas a tal 
desiderato, devem ser evitadas. Os passistas, para fazerem transitar por seus organismos os fluidos do 
Mundo Espiritual, não necessitam da psicofonia (incorporação) posto que a captação dos fluidos 
espirituais pelos passistas se dá por seus centros vitais principais superiores, notadamente o coronário 
e o frontal. Além disso, há sempre o risco de manifestar-se, pelo passista, eventuais desafetos 
espirituais do assistido. E quando isso ocorre, quase sempre são lamentáveis as consequências.   211

211  MELO, Jacob. Algumas recomendações adicionais. In: “Manual do passista”, p. 161. 
210  MELO, Jacob. Assuntos diversos. In: “O passe, seu estudo, suas técnicas, sua prática, cap. X, p. 337. 
209  MELO, Jacob. Algumas recomendações adicionais. In: “Manual do passista” p. 161. 

208  VIEIRA, Waldo. Perante o passe. In: “Conduta Espírita”, cap. 28, p. 103. 

207  JACINTHO, Roque. Passe e evocação. In. “Passe e Passista”, cap. 28, p. 103. 

 

132 



 

Suely Caldas nos fornece uma explicação muito interessante sobre a interferência dos fluidos 
espirituais no passe: “Para que se realize a conjugação dos fluidos do plano espiritual com os do 
médium, ressaltamos não ser necessário que este receba o Espírito que vem cooperar. A associação  
de energias se verifica sem que isto seja preciso, à simples aproximação de um amigo do plano 
extrafísico, que atende, assim, ao apelo do médium passista feito através da prece e estando este 
receptivo e preparado para a doação fluídica”.   212

Uma última ressalva: quando o médium, alegando sempre agir ou sempre ter agido 
incorporado, não conseguir aplicar o passe de forma mais “natural”, aconselhamos seja ele submetido 
a uma educação mediúnica e o estudo mais aprofundado da mediunidade, pois, nem hoje, nem nunca,  
incorporação não é sinônimo de adestramento mediúnico; tal adestramento se verifica exatamente pelo 
controle que se exerce sobre as próprias faculdades, controle esse que permite ou não, 
convenientemente, as manifestações espirituais. Quando, ao contrário, se argumenta que “o(s) meu(s) 
guia(s) é que nunca me deixam aplicar passe sem incorporação”, é preciso se considere que Espírito 
Superior jamais impõe sua vontade, jamais determina arbítrios, tal como registrou inequivocamente 
Allan Kardec no capítulo XXIV de o “Livro dos Médiuns”.   213

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

213  MELO, Jacob. Assuntos diversos. In: “O passe, seu estudo, suas técnicas, sua prática”, cap. X, p. 337. 
 

212  SCHUBERT, Suely Caldas. A importância da fluidoterapia. In: “Obsessão/Desobsessão”, 2ª parte, cap. 10, p. 117. 

 

133 



 

AULA III – COMPLEMENTAÇÕES 
 

1. Locais para aplicar o passe 
 

Afirma Gurgel que o passe “Como socorro de emergência, nem sempre é possível exercê-lo 
em local apropriado, se bem que este tornará mais ativo seus efeitos, desencadeando reações 
salutares mais profundas”.   214

“No templo espírita, os instrutores desencarnados conseguem localizar recursos avançados do 
plano espiritual para o socorro a obsidiados e obsessores (...)”.   215

“Generalizando a partir desta afirmação do Espírito André Luiz e na certeza de que os fluidos 
nesses ambientes favorecem excelentes condições para combinações fluídicas altamente ricas e 
profícuas em face das elevadas vibrações aí reinantes, podemos afirmar categoricamente que a 
Instituição verdadeiramente Espírita é o lugar ideal para a aplicação do passe, em qualquer de suas 
modalidades, abstração feita às aplicações ocorridas em Regiões Espirituais Superiores.”  

Vejamos esse registro de André Luiz onde 
Hilário pergunta ao orientador Conrado:  
“- O amigo permanece frequentemente por aqui?” 
“- Sim, tomamos sob nossa responsabilidade os 
serviços assistenciais da instituição, em favor dos 
doentes, duas noites por semana.” 
“- Dos enfermos tão-somente encarnados?” 
“- Não é bem assim. Atendemos aos necessitados de 
qualquer procedência“. 
“- Conta com muitos colaboradores?” 
“- Integramos um quadro de auxiliares, de acordo 
com a organização estabelecida pelos mentores da 
Esfera Superior”.  

“- Quer dizer que, numa casa como esta, há colaboradores espirituais devidamente fichados?” 
“- Perfeitamente, (...) O êxito do trabalho reclama experiência, horário, segurança e 

responsabilidade do servidor fiel aos compromissos assumidos”.  
“- E os médiuns? São invariavelmente os mesmos?” 
“-Sim, contudo, em casos de impedimento justo, podem ser substituídos, embora nessas 

circunstâncias se verifiquem, inevitavelmente, pequenos prejuízos resultantes de natural desajuste”.   216

Continuando diz Jacob: “Somos levados a meditar na evidência da Casa Espírita como o mais 
apropriado lugar para se fazer a aplicação do passe e, de preferência, lá, em sua sala (cabine) própria 
(se houver). Fora do Templo Espírita, entretanto, pode-se igualmente fazer aplicação do passe, mas, 
para tanto, as condições precisam ser consideradas”.   217

Afirma também Gurgel que “Qualquer outro ambiente, em princípio, deve ser evitado. Deve-se 
sempre insistir na ida do assistido ao núcleo espírita. Lá as condições físicas e fluídicas são sempre 
mais adequadas. Lá contaremos sempre, mais facilmente, com toda a assistência espiritual que 
necessitamos. Naturalmente, em muitas ocasiões, vemo-nos compelidos a prestar o serviço de passe 
fora do núcleo”.   218

Em situações assim, em que alguém “sabendo-nos passistas espíritas, convida-nos a prestar 
auxílio a uma pessoa que está em crise violenta (obsessiva, orgânica, psíquica ou emocional). Sendo o 
caso uma emergência de fato, fortalecemo-nos na oração e partamos em sentido ao atendimento. Mas 
se o caso não é emergencial nem atende à imperiosidade da visita a um ambiente que não seja a Casa 

218 GURGEL, Luiz Carlos de M. Aspectos complementares sobre o passe. O Passe Espírita, cap. IV, p. 143. 

217 MELO, Jacob. Quando e onde. “O Passe, seu estudo, suas técnicas”, cap. VII, p. 161. 

216 XAVIER, Francisco C. Serviços de passe. “Nos Domínios da Mediunidade”, cap. 17, p. 
215 XAVIER, Francisco C. e VIEIRA, Waldo. Templo espírita. In. “Desobsessão”, cap. 9, p. 47. 
214 JACINTO, Roque. Passe e câmara. Passe e passista, cap. 8, p. 30. 

 

134 



 

Espírita, o ideal é levar o assistido ao ambiente mais propício, que é a Casa Espírita. (...) Visitas de 
atendimento em hospitais, residências ou ambientes estranhos são possíveis, mas é útil observar as 
conveniências (da administração do local, de quem será o assistido e de quem convidou, se há 
concordância real pela parte interessada na assistência...) e evitar, na medida do possível, que um 
passista se aventure nessas tarefas desacompanhado de outro(s) companheiro(s) de ideal que possam 
ajudá-lo no desempenho da tarefa”.   219

Convém lembrar ainda que a reforma íntima está sempre aliada à cura verdadeira e ela não 
pode ser esquecida. Daí, mesmo o passe aplicado fora do Centro Espírita atendendo à necessidade do 
momento, deve ser acompanhado pela orientação ao assistido de que ele procure o Centro Espírita 
assim que estiver em condições, para a complementação da ajuda tanto recebendo novos passes, 
como orientações doutrinárias e evangélicas.  

 
2. A ação do passe em situações e casos específicos 
 
a) A gestante como passista 

 
Jacob Melo explica que “nesta situação precisamos ter certo cuidado.” “(...) está se dando nela 

um fenômeno dos mais monumentais da Natureza; ela está participando, ativamente, como co-criadora 
da vida humana, através de doação não apenas de seu espaço (útero), mas de suas energias, fluidos, 
sangue e vida”.  

“(...) Pela enorme dependência entre o ser reencarnante e a mãe, ela, quando gestante, deve 
precaver se de muitas situações que envolvem emoções fortes, alimentos inadequados, vícios, 
comportamento orgânico displicente, medicamentos impróprios e hábitos nocivos, a fim de manter-se 
holisticamente equilibrada e permitir o bom desenvolvimento daquele que já lhe é filho”.  

Lembremos que “(...) quando um passista aplica passe com energias espirituais, na realidade 
ele não as doa, apenas canaliza-as e que, ao contrário, quando suas são as energias, tanto pode estar 
doando-as quanto se renovando fluidicamente (...)”.  

“(...) Na dúvida, entretanto, convém a gestante não fazer grandes doações fluídicas; caso o 
passista queira continuar em suas tarefas durante a gestação, é recomendável que se detenha ela na 
aplicação do passe em crianças”.   220

 
b) A gestante como assistida 

 
“A gestante precisa muito do passe; não só por ela, mas pelo ser que vem de retorno ao nosso 

meio. Por ela, o passista, via de regra, deve tomar os mesmos cuidados que tem quando aplicar passe 
em crianças, pois ali se encontra, em estreita e simbiótica ligação, uma em formação, por isso mesmo 
carente de fluidos finos e equilibrados. E como a ligação é muito profunda entre os dois seres, não 
devemos submeter a gestante a violentas cargas fluídicas, sob pena de afetarmos o reencarnante, 
muitas vezes singelamente indefeso”.   221

“No caso dos passes magnéticos, evite-se toda e qualquer concentração magnética sobre o 
ventre, a fim de não afetar o bebê de maneira prejudicial. Os dispersivos deverão ser realizados com 
muita competência e qualidade e, à medida das condições do passista, que seus fluidos sejam os mais 
refinados possíveis. Havendo necessidade de atender ao feto, opte-se pelo método de fluidificação por 
transferência, ou seja, realize-se o tratamento na genitora e esta transferirá ao feto as necessidades 
daquele”.    222

 
 

222 MELO, Jacob. A ação dos passes em regiões ou situações localizadas. In “Cure e cure-se pelos passes”, p. 334 e 335. 

221 MELO, Jacob. Assuntos diversos. In “O passe, seu estudo, suas técnicas, sua prática”, cap. X, pp. 305 a 306. 

220 MELO, Jacob. Assuntos diversos. In “O passe, seu estudo, suas técnicas, sua prática”, cap. X, pp. 303 a 305. 

219 MELO, Jacob. Locais e ambientes. “Manual do Passista", p. 33. 

 

135 



 

c) Passes em crianças  
 
Geralmente “a criança requer fluidos e, por isso mesmo, cria predisposição natural a sua 

assimilação. Ademais, muitas crianças procuram, pedem, buscam mesmo o passe, assim registrando 
sua fé com um vigor muito consistente. Por outro lado, ainda que a busca não lhe seja consciente ou 
mesmo bem aceita (no início), fato é que elas ainda não criaram barreiras mentais à fluidoterapia, o que 
corresponde a uma entrega ao passe com o coração”. E quando os pais ou responsáveis tem-na 
orientado acerca dessa benção, os resultados são bem mais seguros e benfazejos. Por tudo isso, seu 
sistema de absorção fluídica é mais “aberto” que o dos adultos (...), já que sua estrutura perispiritual 
está transitando exatamente na busca de energias complementares para, inclusive, “patrocinar a 
geração de recursos”. Daí o porquê de o passe na criança ser, via de regra, muito feliz.”  

Porém, “(...) os passes devem ser muito refinados, sutilizados ao máximo, pois os centros vitais 
delas são muito pequenos e pouco capacitados para grandes absorções fluídicas. Em todo caso, mais 
do que em qualquer outro passe, os realizados em crianças solicitam dispersivos ao final”.    223

Ainda de acordo com Jacob Melo, quando o passe vai ser aplicado em alguém com uma 
criança no colo, “primeiro aplica-se o passe na criança, envolvendo-a com fluidos bastante sutis e 
evitando qualquer concentração fluídica mais intensa. No início e ao final, fazer muitos dispersivos 
sobre ela, mesmo se os passes forem espirituais – com isso evitamos as possibilidades de 
congestionamento tão comuns em crianças.”  

“Quando formos aplicar os passes no adulto, tomar cuidado para evitar de colocar as mãos 
sobre a criança, já que, em havendo aí fluidos magnéticos, estes serão muito densos para aquela. Se 
for o caso de se fazer um tratamento magnético no adulto, o ideal será pedir-lhe que entregue a criança 
a uma outra pessoa e que ele tome seu passe sozinho”.    224

 
d) Passes em idosos 
 

“Primeiro atentemos para que, via de regra os idosos não têm condições de “processar” os 
fluidos como os mais jovens. Depois, além da postura de muito amor, fé e boa vontade, o passista deve 
possuir boa reserva de fluidos magnéticos, pois essa necessidade de muitos fluidos por parte do 
assistido pode levar o passista à exaustão fluídica. Assim, como medida preventiva, use poucos 
concentrados fluídicos seguidos e sempre intercale muitos dispersivos, a fim de evitar demoradas 
concentrações. Assim, pode-se facilmente doar todo o necessário sem chegar à fadiga”.    225

 
e) Recebimento do passe por pessoas ausentes 

 
É comum encontrarmos pessoas querendo receber passe por outras pessoas que “não podem 

vir à sessão”. É válido isso? Ouçamos Chico Xavier:  
“Alguém não pode substituir alguém, de maneira total, na recepção do passe, mas a 

mentalização do necessitado do socorro espiritual por parte de quem recebe semelhante auxílio 
magnético é apoio e assistência de grande valor para quem se pede a intervenção da Vida Maior”.     226

“Bem se vê que não se trata de uma substituição total, também não quer dizer que o esforço 
não tenha sentido ou valor. (...) Contudo, essa prática feita de forma habitual com o fito de substituir 
comodismos ou irreverências de terceiros não será positivamente um motivo ideal para tal desiderato, 
pelo que não se justificaria”.      227

 
 

227 MELO, Jacob. As técnicas. In: “O passe, seu estudo, suas técnicas, sua prática, cap. VIII, p. 226. 

226 SILVEIRA, Adelino da. Passes – Desobsessão – Disciplina. In: “Chico de Francisco”, questão 7, p. 119. 

225 MELO, Jacob. Ação dos passes em regiões ou situações localizadas. In “Cure e cure-se pelos passes”, cap. 34, pp. 335. 

224 MELO, Jacob. Dúvidas do passista durante o passe. In “Cure e cure-se pelo passe”, cap. 17, pp. 172 a 173. 

223 MELO, Jacob. Assuntos diversos. In “O passe, seu estudo, suas técnicas, sua prática, cap. X, pp. 296 a 298. 

 

136 



 

SÉTIMO MÓDULO 
 

AULA I – ORIENTAÇÕES DIVERSAS I 
 

1. Situações incomuns 
 
1.1. Roupas e objetos especiais 
 

O passe, funcionando através das energias do passista e/ou dos Espíritos, não requer roupas 
especiais para tal como se fosse fardamentos, muito menos o uso de objetos especiais que criaram um 
misticismo em torno do assunto.  

O que o passista deve fazer é atentar para a conveniência do uso de certos trajes e objetos 
durante a aplicação do passe. Vejamos o que nos diz Jacob Melo, “(...) fato é que o passista deve se 
vestir coerentemente, sem “agredir” o assistido com o uso de roupas extravagantes, super decotadas, 
justas demais (dificultam a circulação) ou que denotam características de exibicionismo. O bom senso 
nos ensina quando e onde devemos vestir o quê, inclusive em nível de modismo”. (...) “Quanto aos 
braços cheios de joias e os dedos repletos de aneis, recomendamos parcimônia no uso desses 
“enfeites” para quem aplique passes, pois seu uso exagerado provoca alguns inconvenientes: barulhos 
e chocalhos excessivos devido à movimentação das mãos e dos braços, dificultando a concentração 
por parte do assistido e dos demais passistas; possibilidade de, com eles, vir a bater no assistido, 
assustando-o. (...) É equivocado, entretanto, pensar que as joias não devam ser usadas por motivo de 
um falso poder de atração magnética que elas possuiriam”.    228

Do mesmo modo, o Centro Espírita deve procurar conscientizar o assistido quanto à 
conveniência do seu vestuário em um ambiente em que na realidade ele está indo ao encontro de 
Espíritos elevados, buscando o entendimento para a sua reforma moral. Sendo assim, ele saberá vestir 
se condigna e respeitosamente. Podem-se recomendar ao assistido, que na hora do passe retire 
chapéu e/ou óculos (se estiver usando), pois a mão do passista poderá bater neles causando, além de 
um prejuízo material, um susto no assistido com a concomitante desconcentração do passista.  

 
1.2. Passes antes e depois  

 
Não há nenhuma necessidade de o passista tomar passes antes de iniciar a aplicá-lo, salvo em 

casos especiais. Primeiro, porque ele deverá se preparar para suas tarefas com antecedência, pelo que 
não é justificável uma constância, de sua parte, chegar ao trabalho desequilibrado, atrasado ou 
sistematicamente carente; depois, porque a Espiritualidade provê o atendimento espiritual ao passista 
sério e responsável, antes do início desses trabalhos.  

Precisamos fazer uma menção que em muitas Casas Espíritas há normas que estabelecem 
que os passistas precisam receber um passe para que possam atuar na tarefa, isso tem como objetivo 
garantir ao menos alguns minutos de concentração deste voluntário, além de que permite ao mesmo 
interiorizar-se e entender que está entrando em uma tarefa de suma importância a Espiritualidade 
Amiga. 

Além disso, os próprios assistidos, quando adentram à cabine, já vêm com seus atendimentos 
iniciados pela Espiritualidade, conforme podemos observar neste exemplo apresentado por Manoel 
Philomeno de Miranda: “Terminada a página e proferida uma oração, iniciava-se a segunda etapa, a do 
passe propriamente dito. Todavia, enquanto era lido o texto, os Espíritos encarregados do ministério 
passistas já contribuem com recursos desintoxicantes, socorrendo os assistidos que não se davam 
conta da ocorrência providencial. No momento em que os médiuns se aproximaram, amparados por 
técnicos especiais, estava assegurado melhor campo para o prosseguimento do serviço”.    229

229 FRANCO, Divaldo Pereira. Socorros espirituais relevantes. In: “Paineis da Obsessão”, cap. 26, pp. 213 e 214. 
 

228 MELO, Jacob. As técnicas. In: “O passe, seu estudo, suas técnicas, sua prática, cap. X, p.327. 

 

137 



 

E se aos assistidos isso se dá, em relação aos passistas, convenhamos, o cuidado da parte 
dos Espíritos não deverá ser nada desprezível. Ademais, os passistas recebem os fluidos antes de 
doá-los, beneficiando-se também.  

Acerca desse assunto, Jacob Melo introduziu novas informações no capítulo “os passistas e as 
dores do assistido” no livro Manual do passista: “Sabemos, pela experiência e como fruto da 
observação, que um bom número de passistas, após o serviço dos passes, fica descompensado e, 
muitas vezes, sentindo as dores, os problemas e/ou as perturbações do assistido. A maioria das 
explicações dadas ao fato é ingênua ou bisonha: “é porque você precisa “trabalhar” mais”; e por aí 
segue. Entretanto, percebemos que pelo menos três vertentes explicativas sensatas existem.  
 
a.​ O passista “absorveu” e/ou reter certa quantidade de emanações fluídicas advindas do 

assistido. Um passista só assimila cargas fluídicas de um assistido quando não faz os 
competentes dispersivos. A falta que faz o dispersivo ao assistido, levando-o a sentir-se 
estranho, é a mesma que faz ao passista, tornando-o descompensado. Tanto é assim que 
quando um passista “absorve” cargas fluídicas desarmônicas de um assistido, só um passe 
dispersivo, feito nesse passista por um outro, pode trazê-lo de volta ao equilíbrio com mais 
rapidez.  

 
b.​ O passista doa fluidos em excesso. Isto acontece quando o passista não adquiriu o controle de 

suas emissões fluídicas. (...) Uma fonte carente de energias tenderá sempre a “sugar” fluidos 
da fonte doadora; se esta não souber se precaver, advirá o esgotamento para o doador e a 
saturação para o receptor. E os dois estarão desfavorecidos. O “fiel da balança” da questão, em 
termos técnicos, é o dispersivo. Ademais, doar muito nem sempre é sinônimo de doar bem, 
pelo que merece ser dosado.”  

 
c.​ O passista assimilou partes do campo fluídico de alguma entidade que acompanhava o 

assistido. Pelo impacto fluídico percebido houve uma desarmonia em seu cosmo vital, 
ocasionando sensações desagradáveis que, por vezes, chegam a ser intensas e demoradas. 
Além da necessidade de educação mediúnica, “o uso dos dispersivos pelo passista no assistido 
que está trazendo aquela companhia, minimiza e, até, elimina os efeitos desse “risco”. Isso 
porque o dispersivo usado em assistidos “acompanhados” por Espíritos favorece à diminuição 
das “faixas de sintonia fluídica” entre ambos.”  

 
Ademais, todos temos os recursos em nós mesmos, necessários para uma rearmonização, 

quais sejam a oração sincera e cheia de fé. A prece como elemento de preparação ao passista é 
imprescindível apesar de que não devemos fazê-la por fazer, como obrigação, mas sim como recurso 
espiritual de que dispomos para a manutenção do equilíbrio ou para o nosso reequilíbrio.  

 
1.3. O toque físico no assistido  
 

Há algumas técnicas de passe que se utilizam do toque no assistido. Mas, segundo os 
estudiosos do Magnetismo, não há em absoluto esta necessidade, vez que em nada o toque 
modificaria o resultado do passe. Para tanto, limitar-nos-emos a fazer algumas citações, concluindo ao 
final.  

“(...) O passe é a transmissão de uma força psíquica e espiritual, dispensando qualquer contato 
físico na sua aplicação”.    230

“(...) Os recursos magnéticos, aplicados à reduzida distância, penetravam assim mesmo o “halo 
vital” ou a aura dos doentes, provocando modificações subitâneas”.    231

231 XAVIER, Francisco Cândido. In: Serviços de Passes. “Nos Domínios da Mediunidade, cap. 5, p. 60. 

230 XAVIER, Francisco Cândido. In: “O Consolador”, questão, 99. 

 

138 



 

“(...) Os médiuns que desejam manter a sua moral a coberto de qualquer engano, em hipótese 
alguma devem tocar as mãos do doente para transmissão do passe, ainda que para isso sejam 
instados. Mesmo porque os fluidos manejados a distância têm maior força de penetração”.    232

Finalizando, “Nas reuniões de passes proíbe-se o toque dos médiuns nos assistidos, a não ser 
para ajudá-los em casos extremos, para evitar mal-entendidos e suspeitas maliciosas que atentam 
contra o médium, a instituição e a doutrina. Não é necessário de maneira alguma o toque do médium, 
nem mesmo a pretexto de transfusão fluídica, como se faz em algumas modalidades do sincretismo 
religioso afro-brasileiro. As mãos do médium funcionam nos passes como antenas captadoras e 
emissoras de vibrações dos Espíritos, o que pode ser feito até a grandes distâncias. A Moral Mediúnica 
não é nem pode ser preconceituosa, mas não dispensa medidas de segurança e defesa em meio à 
malícia do mundo”.  233

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

233 PIRES, J. Herculano. A moral Mediúnica. In: “Mediunidade – Vida e Comunicação”, cap. 9, p. 79. 
 

232 TOLEDO, Wenefredo de. Passes, in: “Passes e curas Espirituais”, Lição décima, p. 129. 

 

139 



 

AULA II – ORIENTAÇÕES DIVERSAS II 
 

1. Os comentários com o assistido 
 

Um bom número de passistas parece ter uma espécie de “compulsão” no sentido de comentar 
com os assistidos sobre sensações, observações e sugestões. Esses impulsos merecem ser 
controlados. Mesmo um bom serviço de passe requer certo acompanhamento, para que não se faça 
precipitado, como bem diz Hermínio Miranda, “É preferível pecar por excesso de rigor, do que 
arriscar-se a pôr em xeque a harmonia e a segurança das tarefas”.   234

Jacob Melo  esclarece que: “Num trabalho de passes bem estruturado, haverá um 235

coordenador que analisará as ocorrências, juntamente com os médiuns, e anotará providências, 
sugestões e encaminhamentos, ando execução ao que convir, nos critérios estabelecidos pela diretoria 
da Instituição e de acordo com os preceitos morais e evangélicos da Doutrina Espírita”. De uma 
maneira geral, recomenda-se ao passista:  

a) Evite comentários com o assistido, antes, durante e depois do passe; os comentários 
gerais devem ser públicos e, de preferência, antes do término das reuniões doutrinárias 
(públicas) ou de preparação para o passe, conforme o caso.  

b) Nunca diga ao assistido que ele está com “tantos” obsessores, pois, tal informação, via de 
regra, traz mais constrangimentos e fixações negativas que soluções. Ademais, isso é, no 
mínimo, uma meia-verdade, pois, se há obsessores, de igual forma existem os Espíritos e 
guias que orientam, ajudam e sustentam.  

c) Caso surja a necessidade do comentário, destaque que é importante (o assistido) 
agradecer a Deus e a Jesus as bênçãos recebidas, alimentando a fé, a confiança e a 
resignação ante Seus desígnios de justiça e amor.  

d) Não faça “investigações” junto ao assistido nem fique tentando “adivinhar” sua situação 
física, psíquica ou espiritual. Deixe aos encarregados das entrevistas (se houver) tal tarefa 
e, aos Bons Espíritos, o cuidado de, pôr seus registros mais amplos e percepções mais 
profundas, favorecê-lo com suas boas e valiosas intuições.  

e) Nunca prescreva receitas ou orientações particulares ao assistido, principalmente, no que 
se refere ao uso de medicamentos, pois, só quem pode e deve fazê-lo é o médico 
formado, conforme estabelece a Lei.  

f) Não recomende nem acalente a ideia de práticas esdrúxulas como o uso de velas, 
incensos, ritos, oferendas, pois, além de anti doutrinários, são práticas destituídas de 
fundamento, lógica, bom senso, critério e respaldo científico.  

 
2. Vinculação Passista/assistido 
 

Esta é outra situação bem frequente; o assistido se vincula ao passista por gostar “dos fluidos 
dele” ou “da maneira como ele aplica o passe”, ou então o passista prefere aplicar o passe em “fulano” 
porque “já conheço seus problemas” ou “nos afinamos muito bem”.  

Isso não é positivo, pois cria ligações equivocadas e alimentam, muitas vezes, disputas, 
intrigas e quizumbas desnecessárias, improdutivas e anti fraternas. Afinal, o Evangelho nos ensina que 
“o bem se faz sem se olhar a quem”. Por isso:  

a) Evitemos, de todas as formas, negarmo-nos a aplicar passes em alguém que não 
gostamos ou com a qual não nos sentimos bem, pois, como espíritas, devemos praticar o 
amor desde sempre, pelo que urge superar tais estados emocionais. Ademais, quando 
esse alguém vem para receber o passe por nosso intermédio, aí se apresenta uma feliz 

235  MELO, Jacob. Outros usos e hábitos. In “O passe, seu estudo, suas técnicas, sua prática”, cap. IX, pp. 315 a 330. 
 

234  MIRANDA, Hermínio C. As pessoas. In “Diálogo com as sombras”, cap. 2, item os assistentes, p. 86. 

 

140 



 

oportunidade para “nos reconciliarmos o mais rápido possível com nosso adversário”, 
conforme nos assevera Jesus.  

b) Evitemos, igualmente, nos vinculamos a certos assistidos, sempre querendo atendê-los, 
pois isso pode suscitar sentimentos subalternos, enaltecendo o egoísmo e a vaidade.  

c) Quando possível, sensibilizemos os assistidos a igualmente não se vincularem aos 
passistas de forma exclusivista.  

d) A fim de se evitar situações indutoras da vinculação, nos passes em cabines coletivas, 
façamos regulares rodízios dos passistas.  

 
Uma ressalva: a amizade, a afinidade, a simpatia e a empatia não são contrárias às 

informações acima. Apenas, não são convenientes as vinculações exclusivistas, pois isso denota 
apego ao passista e não necessidade real do passe.  

 
3. Os encaminhamentos  
 

É reconhecido que, no acompanhamento dos passes, existem necessidades de 
encaminhamentos, mas, para isso, a Casa Espírita deve prover os meios, oportunidades e condições 
necessárias e não impô-las diretamente aos médiuns passistas. Para coibir inconvenientes, é 
necessário se fazer uma série de providências administrativas, a fim de sanar falhas que sempre se 
verificam. Eis algumas sugestões:  

a) A Casa Espírita deve promover regulares encontros entre seus médiuns, a fim de analisar, 
estudar e permutar experiências, de forma objetiva e clara, discutindo abertamente, de 
maneira sempre cordial e fraterna, os problemas e deficiências encontrados;  

b) Instruir um coordenador para os encaminhamentos que se fizerem necessários, devendo 
este elemento ser portador de equilíbrio moral e sólidos conhecimentos doutrinários e 
mediúnicos;  

c) Jamais fazer encaminhamentos fora dos princípios evangélico-doutrinários e dos 
estabelecidos pela Casa Espírita.  

 
4. Gesticulações e barulhos durante o passe 
 

As técnicas do passe requerem uma gesticulação, afinal, passe é movimento. Mas devemos 
evitar, por ser desnecessário, as gesticulações violentas, absurdas e sem propósito, além dos barulhos 
que muitos costumam fazer, muitas vezes com o objetivo de chamar a atenção do assistido ou dar um 
ar de maior importância ao “seu” passe. Assim se pronunciou André Luiz: “Lembrar-se de que na 
aplicação de passes não se faz necessária a gesticulação violenta, a respiração ofegante ou o bocejo 
contínuo (...). A transmissão do passe dispensa qualquer recurso espetacular”.  236

Atentemos bem para suas palavras: ele não proíbe a gesticulação, como querem alguns; afinal, 
passe é movimento. O que ele nos adverte é sobre o uso da “gesticulação violenta”, ao que 
acrescentaremos: espalhafatosa, irracional, ritualística, do tipo “abanar o assistido com as mãos”.  237

“Há passistas que estalam dedos, batem os pés no chão, batem palmas, esfregam e/ou 
tremem as mãos, balançam a cabeça, cruzam e descruzam os dedos e os braços, levantam as mãos 
para o alto, sacodem as mãos e os braços, rezam alto ou como “besourinho”, bocejam alto, respiram de 
maneira ofegante. “Consideremos quão inconveniente é para o assistido receber um passe com um 
passista o tempo todo fazendo: “uuffaaaa! Uuffaaa! Aaahhhh! Aaahhh! Huuummmm!; Ressoando alto, 
suspirando profundo, bafejando mal educadamente.... Isto, ao contrário do que alguns possam pensar, 
deixa patente o desrespeito ao assistido e a falta de preparo, moral e de boa educação, do médium.” 
(...) Em sua defesa, dizem que se trata de impulsos incontroláveis. Primeiro: Se tudo que nos parece 
incontrolável for desculpável, não haverá necessidade de nos preocuparmos em evoluir nem de reparar 

237 MELO, Jacob. Algumas considerações adicionais. In: O passe, seu estudo, suas técnicas, sua prática, cap. X, p. 310. 

236 VIEIRA, Waldo. Perante o passe. In: “Conduta Espírita”, cap. 28, p. 102. 

 

141 



 

nossas faltas; entretanto, as detenções e os presídios estão repletos de homens que não controlam 
seus impulsos. Segundo: quando se fala em “estudo e educação da mediunidade” se pressupõe, além 
do conhecimento da mediunidade, a assimilação das boas regras, inclusive da educação social.  238

Da mesma forma há desnecessidade em sacudir as mãos após o passe. Gesto este praticado 
especialmente durante o passe dispersivo. Isto ocorre devido à falsa compreensão de que o passe 
dispersivo serviria para retirar os fluidos inferiores do assistido. Nenhuma destas práticas tem 
justificativa plausível, pois não ajuda ou potencializa as energias do passe. Aqueles que adquiriram um 
destes hábitos ou dizem agir assim por influência do Mundo Espiritual, devem estudar um pouco mais e 
aprender a se conter, inclusive estes Espíritos. Durante a aplicação do passe, sente-se um peso, um 
calor ou um certo desconforto nas mãos. Ao sacudi-las, o desconforto passa devido a uma reação 
fisiológica. Para expelir fluidos, depende-se de um comando mental nosso e não simplesmente de uma 
gesticulação. O passe deve acontecer de forma natural e simples, na serenidade dos gestos, no 
silêncio da prece, tendo como base o sentimento do Amor.  

 
5. Duração e quantidade de passes  
 

Somos todos Espíritos, numa multivariedade de níveis evolutivos; cada um com seus próprios 
objetivos de vida, seus sentimentos e emoções particulares, suas problemáticas e suas capacidades de 
ação e reação. Por consequência, fluidicamente dá-se a mesma variação.  

Não é aconselhável então, se uniformizar a aplicação dos passes, determinando a sua duração 
e a quantidade de vezes que ele deve ser aplicado. O resultado do passe está ligado a fatores diversos 
que, por sua vez, estão subordinados a aspectos da própria individualidade tanto do passista quanto do 
assistido. Vejamos alguns aspectos que interferem na rapidez ou demora do passe: “a simpatia ou 
antipatia fluídica existente entre passista e assistido; a capacidade de identidade (pelo passista) da 
mazela a ser tratada; a refratariedade ou a fé do assistido; o melhor ou pior estado mental, psíquico 
e/ou fluídico do passista; a cronicidade do mal no assistido; o melhor ou menor efetivo tato-magnético 
do passista; a boa vontade; etc  

“Isto não significa que se deve aplicar o passe utilizando-se de todo o tempo que quiser. É 
preciso observar a realidade de cada Instituição, bem como a necessidade de se atender a um grande 
número de pessoas. Na verdade, cada Casa deveria prover meios ou mecanismos para também 
realizar os atendimentos mais específicos e demorados (tratamento pelo magnetismo espiritual), 
deixando aqueles atendimentos mais rápidos (magnetismo espiritual) para os tratamentos coletivos 
(passes).  

“Usualmente, o passe espiritual é de pouca duração, acontecendo em torno de um minuto, 
raramente excedendo a um minuto e meio. O magnético, ao contrário, varia muito, podendo dar-se em 
1 (um) minuto (o que não é o normal), quanto até em muitos minutos. A média dos passes magnéticos 
aplicados pelos espíritas está em torno de 5 (cinco) minutos cada”.  239

 
6. Pés descalços e mãos para cima 

 
Essa questão é esclarecida por Jacob Melo no livro o Passe, seu estudo, suas 
técnicas, sua prática da seguinte forma: “Quando alguém quer dar um cunho 
pseudocientífico a um fato, costuma tirar ilações da analogia do fio “terra”, ou 
compõe um raciocínio onde explica que com os pés descalços as energias da 
Terra fluem mais facilmente pelo corpo. Consideremos: Não somos fios 
condutores de eletricidade nem participamos de circuitos elétricos, pelo que não 
precisamos de ligações diretas com a Terra além da perispiritual. (...) A justificativa 
dos pés descalços, que toma por base ditas energias, se torna insustentável por 
inverossímil.”  

239 MELO, Jacob. A duração do passe. In “Cure e cure-se pelos passes”, Cap. 36. 

238 MELO, Jacob. Algumas considerações adicionais. In: O passe, seu estudo, suas técnicas, sua prática, cap. X, p. 310. 

 

142 



 

Em relação às mãos para cima diz Jacob: “Parece-nos que tal atitude indica tratar-se do efeito 
físico resultante de uma pretensão psicológica de se imaginar assim podermos captar as energias 
espirituais. Analisemos o assunto em dois pontos:  

1) Sabemos que o acima e o abaixo são posições relativas, mesmo em se tratando de regiões 
espirituais. É também conhecido que os Espíritos nem sempre estão acima de nós, mas, via de regra, 
ao nosso lado. De outra forma, os fluidos chamados espirituais estão num “campo energético” e não 
num sistema de represamento com liberações tipo cachoeira ou cascata.  

2) Lembremos que não é necessariamente pelas mãos que captamos “fluidos do Céu”, mas 
sim pelos nossos Centros de Força, especialmente o coronário. Isso fecha a questão.   240

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

240 MELO, Jacob. Algumas considerações adicionais. In: “O Passe, seu estudo, suas técnicas, sua prática”, cap. X, p. 312. 

 

143 



 

OITAVO MÓDULO 
 

AULA I – A RESPEITO DAS TÉCNICAS DO PASSE 
 

1. Considerações 
 

No meio espírita há certa divergência quanto aos procedimentos na aplicação do passe, pois 
alguns grupos espíritas defendem sua simplificação com a simples imposição de mãos, seguindo a 
linha utilizada pela maioria dos espíritas durante anos. Alguns espíritas conservadores e defensores 
mais veementes fazem algumas vezes, campanhas contra a utilização de técnicas na aplicação de 
passes adotado por outras Casas Espíritas (técnicas que foram estudadas por diversos 
magnetizadores) afirmando que Jesus se utilizava apenas da imposição das mãos. Mas, como afirma 
Jacob Melo, “[...] do ponto de vista da realização, uma imposição de mãos também é uma técnica; uma 
irradiação, uma concentração, uma reflexão, uma vibração por alguém, uma mentalização, ainda que 
não gostemos do termo, tudo isso envolve técnicas. Agora dizer que além das técnicas existem outros 
valores muito importantes é dizer da forma certa. O amor, a ligação espiritual, o respeito pelo assistido, 
a união com tudo o que há de bem e de bom, os cuidados com o corpo e a mente, tudo isso, é muito 
importante, importantíssimo mesmo. Só que daí não dá para concluir que as técnicas sejam inválidas 
ou dispensadas. É equivocada tal conclusão. E se há técnica, mesmo para uma imposição, quem 
queira atuar responsavelmente deve pelo menos conhecer os fundamentos da mesma”.    241

Além do mais, os próprios orientadores espirituais, através de Francisco C. Xavier nos dizem 
que se pode recorrer à fórmula que mais nos inspire confiança. Convém, apenas, não criarmos 
polêmicas inúteis entre nós nem exagerarmos na gesticulação. Em seu livro Cure e cure-se pelos 
passes, Jacob Melo faz interessante e inteligente indagação:  

 
1.1. Teria Allan Kardec instituído o passe na Casa Espírita?  
 

“Allan Kardec não instituiu o passe nas Casas Espíritas. Ao tempo dele, passe não definia uma 
técnica ou um conjunto delas; nada mais era que referência ao “movimento de mãos” para se atingir o 
sonambulismo ou a aplicação do magnetismo. Na Codificação, ele fez referência ao passe sim, como o 
fez a outros pontos que, vira-e-mexe, incomodam alguns dos que se sentem “defensores” da pureza 
doutrinária, (observe-se que o termo defensores está aspeado). Só para citar um exemplo, ele fala do 
duplo etérico (O Livro dos Médiuns, item 128, pergunta 4ª) e, nas colocações, deixa entrever o que 
entende acerca desse campo.  

Fazendo um comentário ao largo, será justo considerarmos, dentro do rigorismo proposto – que 
pede a explícita colocação de Kardec para que algo possa vir a ser considerado doutrinariamente 
correto –, algumas conclusões que, acredito, ficariam no mínimo esquisitas se tomadas literalmente. 
Por exemplo: Kardec não instituiu a Evangelização do jovem e da criança, não implantou o Evangelho 
no lar, não estabeleceu reuniões de desobsessão, não criou as reuniões evangélico-doutrinárias 
públicas nem muitas outras práticas não é só saudável, como indispensáveis dentro da estrutura da 
ação espírita tal qual a vivenciamos hoje. Seria isso motivo suficiente para eliminarmos essas práticas 
ou simplesmente condená-las? Minha resposta é não.  

Mas continuemos. Creio que todos os que raciocinamos com coerência somos partidários de 
que nada é estático, tudo se move. (...) No caso particular das filosofias e religiões, sempre haverá a 
necessidade de contextualização para que assimilemos com mais propriedade o que está escrito, 
mormente quando já tem mais de uma centena de anos de anotado. Tal não poderia deixar de ocorrer 
com a obra kardequiana. Assim, precisamos saber que o termo “passes”, tal como empregamos hoje, 
não tinha a mesma atribuição àquela época nem muito menos era o mesmo na Europa do século 
passado. Kardec lidou o tempo todo com o Magnetismo mesmérico, tendo-o recomendado 

241 MELO, Jacob. O passista. In: “Cure e cure-se pelos passes”, cap. 10, p. 126. 

 

144 



 

explicitamente no atendimento a pessoas sob subjugação (O Livro dos Médiuns, item 251). Ora, não 
tendo o passe (com a conceituação que temos hoje) a mesma atribuição de valores (do tempo de 
Kardec), lógico que ele não poderia dar a mesma referência, muito menos com a forma que aplicamos 
nos dias atuais.  

A despeito de tudo, concluirei esta questão com as palavras de Allan Kardec, (Revista Espírita, 
jan-1864, p. 5):  

“Os médiuns curadores tendem a multiplicar-se, como anunciaram os Espíritos, isto em vista de 
propagar o Espiritismo, pela impressão que esta nova ordem de fenômenos não deixará de produzir 
nas massas, porque não há quem não ligue para a sua saúde, mesmo os incrédulos. Assim, então, 
quando virem obter por meio do Espiritismo o que a ciência não pode dar, hão de convir que há uma 
força fora do nosso mundo. Assim a ciência será conduzida a sair da via exclusivamente material, em 
que ficou até hoje; quando os magnetizadores anti espirituais ou anti espíritas virem que existe um 
magnetismo mais poderoso que o seu, serão forçados a remontar à verdadeira causa”.    242

Sendo assim, oficialmente, a Doutrina Espírita não prescreve uma metodologia para o Passe. 
Cada grupo é livre para se posicionar de um modo ou de outro, desde que sem exageros. A técnica de 
aplicação do passe deve ser o mais simples possível, evitando-se fórmulas, exageros e gesticulação 
em torno do assistido. Cada grupo deve ter o bom senso de trabalhar da forma que achar mais 
conveniente, desde que dentro de uma fundamentação doutrinária lógica.  

O que é preciso levar em conta é que nenhuma forma de aplicação do passe (imposição de 
mãos ou uso de técnicas) surtirá efeito se o médium não tiver dentro de si a vontade de ajudar e 
condições morais salutares para concretizá-lo. Mesmo que se aplique a melhor metodologia, não se 
conseguirão bons resultados se o passista for pessoa de moral equivocada.  

Questionado acerca da forma “Como devem ser recebidos e dados os passe”, responde 
Emmanuel: “- O passe poderá obedecer à fórmula que forneça maior porcentagem de confiança, não 
só a quem o dá como a quem o recebe. Devemos esclarecer, todavia, que o passe é a transmissão de 
uma força psíquica e espiritual, dispensando qualquer contato físico na sua aplicação”.     243

O projeto Manoel Philomeno de Miranda têm ao longo dos anos desenvolvido sérios estudos 
em diversos setores da prática mediúnica visando orientar os trabalhadores sinceros não somente 
dentro da conceituação Kardequiana, mas também nos estudos sérios desenvolvidos pelos bons 
Espíritos através da psicografia de Chico Xavier, Joanna de Ângelis, Manoel P. de Miranda, etc. De 
modo que em seminários ministrados por Divaldo P. Franco, este enfocou a questão das técnicas de 
passe afirmando que:  

“Estudiosos do psiquismo humano, a partir do chamado efeito Kirlian, têm sugerido que certas 
deficiências de natureza energética, na aura do homem, podem configurar prenúncios de futuras 
infecções em órgãos correspondentes do corpo físico, a se manifestarem, portanto, antes de qualquer 
sintoma de doença ou alteração perceptível no campo celular. Isto porque, no perispírito estão as 
forças plasmadoras das desarmonias, congênitas ou adquiridas, bem como, em sentido oposto, os 
fatores que mantém a saúde e estimulam o progresso.” 

“Esse modelador plástico sendo passível de assimilar ou desassimilar energias psíquicas e 
vitais, além de outras de procedências várias, enseja que indivíduos, mentalmente saudáveis, 
beneficiem outros, momentaneamente deficitários no seu tônus vital, através de um sistema terapêutico 
natural – os passes – que mais não faz do que acionar e sustentar a força regeneradora presente em 
cada pessoa.” “Alphonse Bué define saúde – ele afirma com propriedade que só há uma saúde, uma 
moléstia e um remédio – como o equilíbrio de um duplo movimento de absorção-eliminação, 
condensação dispersão, receita e despesas.  Daí deduzir-se que a energia está em contínuo 244

movimento em nosso ser integral (Espírito, perispírito e corpo) e que a doença tem relação com as 
alterações na circulação harmônica desse fluxo, o qual pode sofrer bloqueios, perdas excessivas e 

244 Magnetismo curativo. Tomo II, Alphonse Bué. Cap. II e III – 2ª parte. 

243 XAVIER, Francisco Cândido. Ciências aplicadas. In: “O Consolador”, cap. V, questão 99. 

242 MELO, Jacob. O passe. In “Cure e cure-se pelos passes”, cap. 9, pp. 110 a 112. 

 

145 



 

incontroladas para o meio, ou assimilação inadequada, aumentando o desgaste biológico e psíquico do 
indivíduo.”  

“O papel do passe espírita é equilibrar o movimento e a atividade das forças vitais através da 
ação de um doador encarnado que se associa a outro doador espiritual para transmutar energias pela 
força da vontade ativa (concentração) e através de sentimentos nobres (amor irradiante).”  

“Não se trata de uma panaceia, mas de recurso inestimável cuja eficácia dependerá, como as 
demais terapias, da transformação moral de quem doa e de quem recebe – o auto encontro – que 
propiciará ao beneficiário, principalmente, a superação de traumas e conflitos, o desapego em relação 
às paixões e a liberdade mental indispensável à saúde.”  

“Quando um ser se volta conscientemente para outro no ato de socorrer, e o socorrido se 
coloca em posição receptiva, entram em atividade os Centros de Forças do doador, a partir do 
coronário, que se encarrega de distribuir energias para os demais Centros de Força do beneficiário, 
restabelecendo o equilíbrio psíquico, emocional e físico. Para esse desiderato, as mãos e os olhos do 
terapeuta funcionam quais válvulas controladoras do fluxo de saída de energia, as quais se abrem 
durante o passe para dar vazão às “virtudes” de que se faz instrumento.”  

“O direcionamento dessas energias na saída é a etapa final do trabalho de passe (...), como 
toda ação consciente do homem no serviço objetivo do mundo, requer técnica, ou seja: um modo de 
fazer adequado para que se alcance mais facilmente o intento. (...) É condição indispensável para a 
cura a manifestação do amor, que se constitui a essência de todas as técnicas. É tolice pensar que as 
técnicas possam dispensá-lo, como é tolice é supor que esse fogo divino – o amor – dispense o 
conhecimento e a experiência que canalizam adequadamente a sua ação. (...)”.  245

Dessa forma, o que temos que levar em conta é que nenhuma forma de aplicação do Passe 
surtirá efeito se o médium não tiver dentro de si a vontade de ajudar e condições morais salutares para 
concretizá-lo.  

Nesse sentido, o que temos que levar em conta é que as fontes sublimes do passe procedem 
de Deus, sendo o passista um mero instrumento de Sua vontade.  

Como intermediário dessa vontade e tendo entregado a condução do seu trabalho ao Plano 
Superior, o passista, com naturalidade e humildade evitará:  

- "contemplar" excessivamente os bons resultados alcançados – porta aberta à vaidade;  
- falar sempre dos benefícios que tem proporcionado com seus passes – ostentação orgulhosa;  
- ficar curioso ou aflito pelos resultados nos passes – semeamos o bem, mas a germinação, 

desenvolvimento, flor e fruto dele pertencem a Deus. Certo é, porém, que haverá sempre uma 
recompensa natural para quem se doar no passe.  

Dando, recebemos; e, geralmente, recebemos bem mais do que damos, porque Deus é 
infinitamente generoso.  

Devemos cultivar a Fé; Amor ao próximo; Disciplina; Vontade; Conhecimento; Equilíbrio 
psíquico; Humildade; Devotamento e Abnegação, conforme assevera Emmanuel:  

"Se pretendes, pois guardar as vantagens do passe, que em substância, é ato sublime de 
fraternidade cristã, purifica o sentimento e o raciocínio, o coração e o cérebro".  246

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

246 XAVIER, Francisco Cândido. O passe. In “Segue-me”, p. 60. 

245 PROJETO Manoel Philomeno de Miranda. A respeito das técnicas. In: “Terapia pelos passes”, cap. 7, p. 79 e 80. 

 

146 



 

AULA II – AS CURAS REALIZADAS POR JESUS 
 
1. As técnicas de cura empregada por Jesus na Bíblia 
 

Em prosseguimento a análise doutrinária acerca do passe, explica Divaldo P. Franco: 
“Precisamos exemplificar, agora, os aspectos psicológicos das técnicas e para fazê-lo recorremos a 
alguns exemplos da trajetória de Jesus, na Terra, tão cheias de lições, em que o amor e técnica 
aparecem perfeitamente ajustados, quais termos de uma equação cujo resultado é o bem sem limites.”  

“Para cada situação o Mestre Divino aplicou uma metodologia. Sem robotizar sua ação, não 
fugiu da simplicidade”.  247

Pergunta: As técnicas usadas na aplicação dos passes têm alguma influência nos seus 
resultados? 

DIVALDO: Toda técnica é um contributo especializado para mais rapidamente se alcançar uma 
finalidade.  

Jesus, pelo Seu alto poder de dínamo gerador, deu-nos a prova de que as técnicas são meios, 
mas não se tornam essenciais. Recordemos alguns fatos:  

 
a) Técnica: saliva e lodo 
 

Chega o cego, Ele cospe na areia e faz lodo, passa-lhe nos olhos e diz-lhe – “Agora vai lavar-te 
no poço de Siloé” – que era um poço, uma piscina muito famosa nos arredores de Jerusalém – porque 
a tradição dizia que, periodicamente, os anjos “desciam”, moviam as águas e o primeiro enfermo que 
nelas caísse após a “agitação” adquiria a cura momentânea. Então, o cego vai, lava os olhos e 
recupera a visão. É uma técnica.  

“Novamente Jesus se utiliza de Sua saliva como veículo de cura. Nesse episódio destaca-se, 
além desse fato, o simbolismo profundo da lição do Messias: “Vai e lava-te.” É preciso que o aspirante 
da cura se purifique, se dirija ao reservatório divino para lavar-se, ali deixando suas mazelas. O plasma 
divino desce ao lodo da terra onde nossos pés se movimentam na experiência de viver, a ele se mistura 
para, lavado aos olhos, tirar-nos a cegueira espiritual.”  

 
b) Técnica: expulsão 
 

Ao jovem obsidiado de Gadara, quando Ele passa pelo cemitério e o doente grita: “Jesus de 
Nazaré, que tens Tu contra nós?” Ele pergunta: “Quem és tu?”. “Nós somos Legião, porque somos 
muitos aqueles que estamos neste corpo”. Ele impõe: “Legião, eu te ordeno: sai dele”. E os Espíritos 
saíram porque Lhe obedeceu a força vibratória. Outra técnica. 

 
c) Técnica: toque de Jesus 
 

Outra vez, uma assistido, portadora de obsessão física que a tornava corcunda, andava para 
cá e para lá, na Sinagoga. Jesus chamou-a, colocou-lhe a mão no dorso espinhal e corrigiu-lhe a 
imperfeição, libertando-a da constrição física do obsessor que a tornava uma atormentada.  

 
d) Técnica: toque da assistida  
 

Diante da mulher que lhe tocou as vestes, a hemorroísta, Ele perguntou a Pedro: “Quem me 
tocou?” E Pedro, que era muito humano (eu gosto de Pedro porque era parecido conosco) diz-lhe, 
assim: “Como é que eu vou saber? Numa confusão desta, o povo empurrando, e o Senhor me pergunta 
quem me tocou?” Ao que Jesus responde: - “Simão, alguém me tocou, porque eu senti de mim 
desprender-se de uma virtude”. Nesse momento a mulher desvelou-se (ela, que já havia consultado os 

247 Equipe do projeto Manoel Philomeno de Miranda. A respeito das técnicas. In “Terapia pelos passes”, pp. 84 a 91. 

 

147 



 

médicos da época e tinha vergonha de sua doença e que tocava-lhe a roupa impregnada de 
magnetismo): “Fui eu, Senhor”. E o fluxo hemorrágico desapareceu. 

“A atitude de extrema humildade e de entrega total da mulher sofredora constituiu-se lhe fonte 
de cura, criando condições para que ela aspirasse diretamente do manancial divino de que Jesus era 
(como é) o dispensador por excelência. As “virtudes” dele emanava independentemente de qualquer 
ação ostensiva e deliberada que intentasse realizar”.  248

 
e) Técnica: irradiação mental  
 

Mas quando vai até Ele o centurião e diz-lhe: “Senhor, se tu quiseres, ó meu servo pode 
curar-se; não é necessário ires lá, porque eu sou um homem que comanda homens; eu digo aos meus 
homens: vão para ali, venham para aqui e eles obedecem. Eu sei que se tu quiseres, os Teus irão e 
atenderão o meu servo que está muito mal”. Jesus disse: “Não há uma fé igual à deste homem em toda 
Israel. Vai, o teu servo está curado”. Ele foi, e o servo estava curado. Aquele centurião poderia ser 
considerado um pesquisador, porque ele perguntou a que horas se havia curado o seu servo (para 
conferir se correspondia à hora em que estivera com Jesus). Disseram-lhe o momento e ele constatou 
que a cura se havia dado enquanto dialogava com o Mestre.  

 
f) Técnica: pelo olhar 
 

Noutra oportunidade, a mulher caminhava acompanhando o féretro da própria filha, e porque 
chorava muito, Jesus contemplou o corpo e viu que a menina não estava morta, mas em catalepsia. Ele 
mandou tirar o envoltório e disse: Talita, cumi (Levanta-te e anda). E ela se ergueu. Ele disse a Lázaro 
(dessa vez no dialeto arameu, embora a tradição tenha apresentado a fórmula no latim clássico): Surge 
et ambula (Levanta-te e anda).  

Ora, Ele possuía essa força de irradiação, e nós, que não temos o mesmo poder, utilizamo-nos 
de alguma técnica que sejam mais enriquecidas de doação para que, em primeiro lugar, a preocupação 
com a técnica não nos desvie da intenção de ajudar o assistido, e segundo, para que não fiquemos 
presos a fórmulas e formas, esquecidos do conteúdo, qual aconteceu com as outras doutrinas que se 
preocuparam muito com o exterior e perderam a vitalidade interior.  249

 
2. Considerações  
 

“O passe espírita será antes de mais nada uma transferência de qualidades em que a técnica 
do amor promoverá o milagre da renovação e da vida.”  

“Na atuação de Jesus, o nosso modelo e guia, podemos acompanhar-lhe as técnicas – o gesto, 
o toque, a materialização, mas, sobretudo, a espontaneidade de Seu amor irradiante, a preciosa força 
de Sua palavra, o jogo psicológico de Sua postura desbloqueando a alma humana de seus conflitos – 
infundindo coragem para os doentes assumirem o comando de suas vidas.”  

“Temos à disposição inúmeras técnicas que do Magnetismo o Espiritismo herdou, algumas 
carecendo de serem resgatadas através do estudo e da experimentação séria. Mas, jamais haveremos 
de nos esquecer de que a técnica essencial do Espiritismo, como Consolador Prometido que é, não é 
outra senão a vivência da mediunidade com Jesus, de tal modo compreendido que o auto-amor se 
constitua coroamento de todas as técnicas, a fim de que o alo-amor se manifeste vitorioso e que os 
homens, sob a inspiração dos Espíritos, ajudem-se aos outros”.  250

Acreditamos que Jesus sabia muito bem o que estava fazendo quando operou as suas curas. 
Não impunha simplesmente as mãos: curava à distância, curava com a imposição das mãos, curava 

250 PROJETO Manoel Philomeno de Miranda. A respeito das técnicas. In: “Terapia pelos passes”, pp. 84 a 91. 

249 Equipe do proj.  Manoel Philomeno de Miranda. Entrevistas com Divaldo Franco.“Terapia pelos passes”, cap. 8, p.106 a 108. 

248 Equipe do projeto Manoel Philomeno de Miranda. A respeito das técnicas. In “Terapia pelos passes”, pp. 84 a 91. 

 

148 



 

com a simples ordenação da sua palavra, curava sem gesto nenhum, curou até com o uso de sua 
saliva misturada com terra.  

Para cada caso, ele aplicava o método mais apropriado para curar. Além disto, o amor do 
Cristo (coisa que ainda estamos longe de conquistar) supera qualquer técnica. Mas em se tratando de 
fluidos humanos, ou seja, de encarnados, a técnica vai suprir a falta de uma sublimação maior nas 
energias que estaremos doando aos assistidos.  

A questão do tempo de conhecimento da Doutrina Espírita é relativa e por isso não podemos 
invocar que já estamos há muitos anos na Doutrina e por isso "sabemos o que estamos fazendo" ou 
“sabemos tudo”. Às vezes, caímos no comodismo e não queremos continuar a buscar a melhoria de 
nós mesmos, seja no campo da moral ou do conhecimento. Todo dia é momento de mudar para melhor. 
Estamos longe de saber tudo e é imprescindível que a evolução se faça continuada seja no plano 
material ou espiritual.  

Esclarece Melo que, “(...) O não estudo, na maioria dos casos, atrasa e diminui os alcances 
esperados dos benefícios, pelo que inferimos fazer falta o estudo e o conhecimento para muitas dessas 
pessoas (pessoas de boa vontade). Com o potencial fluídico, a boa vontade, a fé e o amor que 
possuem, se a eles juntassem o conhecimento, com certeza os “milagres” seriam mais abundantes e 
abrangentes”.  251

 
3. Algumas técnicas de passes descritas por André Luiz 
 

Com o objetivo de reforçar os trabalhos de pesquisas empreendidos pelo nosso irmão Jacob 
Melo, extraímos de algumas obras psicografadas por Chico Xavier, as formas diferenciadas de passes 
utilizados pelos Espíritos ou inspirada nos médiuns no atendimento a diferentes pessoas, segundo a 
observação de André Luiz.  
 
a) Direcionamento do passe por inspiração espiritual 
 

(Narração de André Luiz)  
Conrado, impondo a destra sobre a fronte da médium (passista), comunicou-lhe a radiosa 

corrente de forças e inspirou-a a movimentar as mãos sobre a doente, desde a cabeça até o fígado 
enfermo. (Nos Domínios da Mediunidade, cap. 17, pág. 169). 

 
b) Retirada dos maus fluidos  
 

(tratamento em grávida, esclarecimento de Anacleto)  
Logo após, muito cuidadosamente, atuou por imposição das mãos sobre a cabeça da enferma 

(uma grávida), como se quisesse aliviar-lhe a mente. Em seguida, aplicou passes rotatórios na região 
uterina. Vi que as manchas microscópicas se reuniam, congregando-se numa só, formando pequeno 
corpo escuro. Sob o influxo magnético do auxiliar, a reduzida bola fluídico-pardacenta transferiu-se para 
o interior da bexiga urinária.  

Intensificando-me a admiração, o novo companheiro, dando os passes por terminados, 
esclareceu: – Não convém dilatar a colaboração magnética para retirar a matéria tóxica de uma vez. 
Lançada no excretor de urina será alijada facilmente, dispensando a carga de outras operações. 
(Missionários da Luz, cap. 19, p. 330 a 332)  

 
c) Narração de André Luiz sobre tratamento cardíaco  
 

Sempre sob minha observação, Anacleto (Espírito) assumiu nova atitude, dando-me a entender 
que ia favorecer sua expansão irradiante e, em seguida, começou a atuar por imposição. Colocou a 
mão direita sobre o epigastro da assistido, na zona inferior do esterno e, com surpresa, notei que a 

251 MELO, Jacob. O passe. In: “Cure e cure-se pelos passes”, cap. 9, p. 123. 

 

149 



 

destra, assim disposta, emitia sublimes jatos de luz que se dirigiam ao coração da senhora enferma, 
observando-se nitidamente que os raios de luminosa vitalidade eram impulsionados pela força 
inteligente e consciente do emissor.  

Assediada pelos princípios magnéticos, postos em ação, a reduzida porção de matéria negra, 
que envolvia a válvula mitral, deslocou-se vagarosamente e, como se fora atraída pela vigorosa 
vontade de Anacleto, veio aos tecidos da superfície, espraiando-se sob a mão irradiante, ao longo da 
epiderme. Foi então que o magnetizador espiritual iniciou o serviço mais ativo do passe, alijando a 
maligna influência. Fez o contacto duplo sobre o epigastro, erguendo ambas as mãos e descendo-as, 
logo após, morosamente, através dos quadris até os joelhos, repetindo o contacto na região 
mencionada e prosseguindo nas mesmas operações por diversas vezes. Em poucos instantes, o 
organismo da enferma voltou à normalidade. André Luiz (Missionário da Luz, cap. 19, p. 326). 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

150 



 

AULA III – TIPOS DE PASSE SEGUNDO A ORIGEM DO FLUIDO 
 
1. Introdução 
 

Segundo a orientação didática proposta por Allan Kardec, podemos dizer que “a ação 
magnética pode produzir-se de diversas formas: espiritual, magnético (humano) e misto. O espiritual é 
aquele em que os fluidos provêm basicamente do mundo espiritual; o magnético é o que conta com 
maior profusão fluídica do passista (fluido vital, anímico, magnético); e o misto é a conjugação fluídica 
proporcional dos outros meios; o espiritual e o humano (magnético)”. “Ou seja, fluidos derramados 
sobre o magnetizador e ao qual ele serve de condutor.”  

“Em se tratando de passes espirituais, a maioria das pessoas poderia aplicá-los, pois 
praticamente não realizam usinagem fluídica. Entretanto, para servir de canal eficaz e eficiente ao 
Mundo Espiritual, o passista deverá dispor de uma preparação moral e psíquica de bom nível. O bom 
comportamento moral e psicológico, a boa vontade, a oração e uma postura de vibração amorosa são 
os elementos essenciais que dotam as pessoas de condições favoráveis a serem passistas espirituais.” 

“Quando o passe é misto ou magnético, outros fatores entram em consideração. Além dos 
requisitos indicados ao passista espiritual, os que doam magnetismo, ou seja, os que usinam fluidos 
vitais de exteriorização, magneticamente falando, precisam ter conhecimento de si mesmos e de seus 
limites, de técnicas de magnetismo aplicadas ao passe e de uma boa dosagem de exercícios e 
experiências na área”.  252

 
2. Passistas espirituais  
 

Os passistas espirituais quando suficientemente compenetrados em suas atividades e atentos 
às sensações nas quais são envolvidos, costumam registrar um leve e agradável rocio no alto no alto 
da cabeça, como se uma leve brisa tocasse sorrateiramente as pontas de seus cabelos. Em seguida, 
percebe uma circulação de sutil vibração e uma benfazeja sensação a invadir lhes o cosmo orgânico 
especialmente circulando pela fronte, coração, pulmões e membros superiores e, num mesmo e 
ininterrupto circuito, saindo pelos braços, em direção às mãos, por fim derramando-se sobre o 
assistido.  

Ao final do passe, não sobra qualquer sensação desagradável de fadiga, irritação ou cansaço. 
Normalmente, quando esse circuito fluídico cessa, é sinal de que a doação fluídica espiritual foi 
interrompida ou concluída. 

 
3. Passistas magnéticos 
 

Os passistas magnéticos têm claros sinais indicativos da “usinagem” magnética que se 
processa em seus campos orgânicos e perispirituais. Quando uma “usinagem” magnética se inicia – e 
isso se dá quase imediatamente aos primeiros sinais do estabelecimento da “relação fluídica” –, os 
centros vitais entram em esforço de “produção fluídica” deixando vivas sensações no campo físico. 
Como na maioria dos casos, o centro vital gástrico é a primeira e mais efusiva “usina magnética” a 
entrar em ação. O mais comum são registros de sensações no alto do estômago: 

●​ O alto do estômago acusa um movimento circulatório, como se estivesse afundando, 
numa direção ao centro do corpo;  

●​ Uma espécie de dor fina, estômago adentro, como se a lâmina de um punhal 
penetrasse nesta região;  

●​ O alto do estômago estufado e se avolumando, como se fosse explodir;  
●​ Gases subindo pelo esôfago, dando forte e quase irresistível vontade de arrotar ou 

deixando sensação de azia;  

252 MELO Jacob. Introdução. Manual do passista, pp. 14 e 15. 

 

151 



 

●​ Impressão de conter uma verdadeira turbina, localizada no alto do estômago, a girar 
cada vez mais rápido, de tal maneira que, por vezes, o passista chega a ouvir o intenso 
ruído (silvo) da mesma através dos ouvidos internos.  

 
Além do Gástrico, outros campos vitais também participam como usinadores fluídicos.  
 

●​ Palpitação forte e/ou arritmias cardíaca sem que, de fato, o órgão físico esteja submetido a tais 
esforços ou movimentos;  

●​ Olhos ardendo, coçando, lacrimejando muito ou com a sensação de que foi passado uma 
pomada ou um colírio refrescante ou ardido;  

●​ Ardor na garganta, como se repentinos e insistentes pigarros surgissem e desaparecessem;  
●​ Sudorese inesperada e profusa, verificada, na maioria das vezes, apenas enquanto dura o 

passe;  
●​ Dores localizadas sobre o fígado ou o baço, como se o passista estivesse despendendo 

grandes esforços;  
●​ Uma azia forte e ardida que cessa ao ser interrompido o passe;  
●​ Incômodo no entre-olhos, com coceiras no centro da testa;  
●​ Abrimentos de boca incontroláveis, seguidos ao final de certo tempo, de uma relativa fadiga;  
●​ Sensação de giro ou pressão sobre a genitália (não confundir com excitação).  

 
4. Passistas mistos 
 

“Os passes mistos, como seria de se esperar, registram um pouco das sensações dos dois 
tipos anteriores (espiritual e magnético). Ressalto, entretanto, que esses registros dependerão de pelo 
menos dois fatores: da “psi-sensibilidade” (sensibilidade psíquica, magnética) do passista e da 
observação dedicada a tais fatos. Se o passista não possuir uma “psi-sensibilidade” mínima, 
dificilmente registrará essas sensações. Nem por isso deixará de usinar os fluidos magnéticos nem 
tampouco será desqualificado como passista misto ou magnético”.  Questionado acerca da forma do 253

aplicação do passe, Eugênio Lysei , responde às seguintes questões:  254

 
5. Existem técnicas específicas para o passe? 
 

“Sim. O passe misto, do qual estamos tratando, se utiliza das técnicas (em nível de 
movimentos) do passe magnético. É comum classificarmos os passes conforme o objetivo e os 
movimentos que o passista produz quando de sua aplicação, embora os movimentos não sejam 
obrigatórios. Visando simplificar ao máximo, restringimos a duas técnicas, que chamaremos de 
“dispersão” e “energização” ou “fortalecimento”. Em geral, todo passe realizado durante a tarefa é uma 
sequência destes, dois: primeiramente o dispersivo, seguindo- se o energizante.”  

 
6. O que é passe de dispersão? 
 

O passe de dispersão é uma técnica destinada a retirar os fluidos deletérios que possam estar 
vinculados ao assistido, pela ocasião das ocorrências do dia a dia, ou de causas específicas, tais como 
processos obsessivos. É comumente ministrado aos médiuns, nas reuniões mediúnicas, após 
manifestação de entidade perturbada. A função básica dessa técnica é propiciar alívio ao assistido, 
assim como desobstrução de sua capacidade intelectiva, e de vinculação com os benfeitores 
espirituais. 

 
 

254  LYSEI, Eugênio Júnior. In “O passe – respostas às perguntas mais frequentes”, questões 127, 132 e 133. 

253 MELO, Jacob. Passista espiritual, magnético ou misto. Manual do passista, pp. 23 a 25. 

 

152 



 

7. O que é passe de energização?  
 

O passe de energização é uma técnica que objetiva principalmente o fortalecimento energético 
do indivíduo. Com base nesse fortalecimento, o assistido pode reorganizar seus mecanismos de defesa 
contra investidas espirituais e encontrar motivação com base nas novas reservas de energia, dentre 
outros. 
 
8. Como saber se somos passistas espirituais, magnéticos ou mistos? 
 

Jacob Melo responde que: “As evidências para o passista, no terreno das sensações físicas, 
são frágeis nos espirituais, mais sensíveis nos mistos e bastantes consistentes nos magnéticos.”  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

153 



 

AULA IV – AS TÉCNICAS DO PASSE UTILIZADAS NAS REUNIÕES PÚBLICAS 
 
1. Introdução 
 

“Na proposta da Casa Espírita a técnica se revestirá, sempre, da simplicidade, de tal modo que 
o doador de energias se entregue à tarefa com espontaneidade e não se veja induzido a, 
preocupando-se com a forma, esquecer o essencial, quebrando a sintonia com os bons espíritos que é 
o fator primordial para o sucesso da atividade”.  255

“No momento da aplicação do passe, o Espírito Mentor ou as Entidades especializadas 
acercam-se e acionam o perispírito do médium para que os movimentos rítmicos sejam mentalmente 
direcionados por eles enquanto a mente do agente está concentrada no bem, orando, realizando 
visualizações positivas para o assistido, a fim de envolvê-lo na sua própria irradiação, razão pela qual 
não é conveniente a incorporação mediúnica.”  

“(...) Toda técnica é um contributo especializado para mais rapidamente se alcançar uma 
finalidade. Jesus, pelo Seu alto poder de dínamo gerador, deu-nos a prova de que as técnicas são 
meios, mas não se tornam essenciais.”  

Como visto acima, Jesus utilizou-se de diversas técnicas levando em conta a situação de cada 
solicitante. “Mas, quando vai até Ele o centurião e diz-lhe: “Senhor, se tu quiseres, o meu servo pode 
curar-se; não é necessário ires lá, porque eu sou um homem que comanda homens; eu digo aos meus 
homens: vão para ali, venham para aqui e eles obedecem. Eu sei que se tu quiseres, os Teus irão e 
atenderão o meu servo que está muito mal. Jesus disse: - “Não há uma fé igual à desse homem em 
toda a Israel. Vai, o teu servo está curado”. Ele foi e o servo estava curado.”  

“(...) Ora, Ele possuía essa força de irradiação, e nós, que não temos o mesmo poder, 
utilizamo-nos de algumas técnicas que sejam, devendo, todavia, preservar as mais simples, aquelas 
que sejam mais enriquecidas de doação para que, em primeiro lugar, a preocupação com a técnica não 
nos desvie a atenção de ajudar o assistido, e segundo, para que não fiquemos presos a fórmulas e 
forma, esquecidos do conteúdo, qual aconteceu com as outras doutrinas que se preocuparam muito 
com o exterior e perderam a vitalidade interior”.  256

Ainda no livro terapia pelos passes, José Ferraz solicita a Divaldo Franco a demonstração 
detalhada de um passe padrão.  

Explica então, Divaldo Franco: “antes de fazê-lo, abramos um parêntese: Pressupomos que o 
assistido tem um problema que não nos revelou – e não devemos ter a leviandade de invadir a 
privacidade das pessoas que nos procuram, para não nos inteirarmos dos seus problemas.” “É 
necessário respeitar muito a vida íntima dos que nos buscam (...).” Se a pessoa, espontaneamente, nos 
diz, peçamos para não entrar em detalhes constrangedores porque, no momento do impacto, ela abre a 
alma e depois arrepende-se, fica constrangida e afasta-se; ou, muitas vezes, nós, por deficiências do 
emocional, não captamos bem (cada um ouve e sente conforme a sua capacidade) e interpretamos 
errado, gerando situações embaraçosas. Muito respeito ao próximo é uma questão que caracteriza a 
atitude do espírita e o conteúdo do Espiritismo. Ela tem então, “um problema, não nos importa qual, e 
como o centro de força coronário é o centro da vida divina e o fulcro por onde entram as energias para 
nos vitalizar o organismo, iremos concentrar a nossa atividade nesse centro de força, que está na parte 
superior do crânio, ele próprio situado na sela túrcica, na base do cérebro, onde se localiza a glândula 
pineal ou epífise.”  

“Então, pressupomos a pessoa com um desequilíbrio de qualquer natureza: a nossa primeira 
atitude é eliminar o fator perturbador, diríamos, retirar as energias deletérias através de movimentos 
rítmicos.”  

“Terminada essa fase, que deve durar o tempo em que oramos um “Pai Nosso” – para dar uma 
ideia de tempo e não ficarmos preocupados vamos orando suavemente um “Pai Nosso” e aí teremos a 

256  Equipe do projeto Manoel Philomeno de Miranda. A respeito das técnicas. In. “Terapia pelos passes”, p. 108. 

255  Equipe do projeto Manoel Philomeno de Miranda. A respeito das técnicas. In. “Terapia pelos passes”, p. 82. 

 

154 



 

dimensão de um minuto e meio a dois minutos, para não ficar cansativo para quem recebe e para quem 
aplica. Faremos uma pausa e aplicaremos a energia que o organismo do assistido vai absorver para 
restaurar-lhe o equilíbrio.”  

“Assim, dividimos esse passe simples em três movimentos: assepsia, repouso e doação.”  
“(...) Passemos ao mínimo necessário para um passe padrão, ressaltando que há técnicas 

relacionadas com a parte mecânica dos passes (movimentos) e outras, mais sutis, referentes ao 
comportamento e habilidade psicológica do aplicador”.  257

“Tomemos uma postura agradável: um pé à frente, outro atrás, para nos movermos sem nos 
desequilibrar. Evitemos a respiração sobre a face do assistido. Não é necessário, aqui nos reportarmos 
aos cuidados da higiene, porque é muito desagradável alguém descuidado acercar-se de outrem 
produzindo náuseas ou reações compreensíveis. Tenhamos bastante cuidado com os nossos odores, 
para não criarmos constrangimentos nem reações próprias da nossa condição de pessoas humanas. 
Não falamos só da higiene corporal, porque esta é óbvia. Mas, ao passista, exigir-se-á muito mais: 
quando ele, ao transpirar, sentir-se sem a condição física, ceda o lugar a outro, porque não deve ter a 
pretensão  e ser o salvador do mundo; se ele se salvar a si mesmo já é uma grande coisa e se ele 
ajudar alguém, é um coroamento.  

Não deveremos respirar resfolegadamente. Há pessoas que, para impressionar, resfolegam e 
agitam-se, e movem-se... Isto é só para impressionar, não tem nenhum efeito, nenhum valor. O passe, 
é óbvio, não depende de força muscular; quanto mais discreto, rítmico, nobre, melhor o efeito.”  

“Evitemos tocar nas pessoas. Não é necessário segurá-las, puxar os dedos, puxar braços... 
São superstições, são quejandos que nós colocamos em uma terapia superior para impressionar.;”  

“Está no evangelho: “Não é por muito chamar: Senhor, Senhor, que se entrará no reino dos 
céus. Esse povo honra-me com os lábios, mas não me tem no coração”.  Portanto, o passe é uma 258

terapia eminentemente psíquica, de perispírito a perispírito, de alma a alma. Agora, se notarmos que o 
assistido está muito concentrado, poderemos dar um ligeiro toque, como dizer-lhe: “Já terminei”. O fato 
de sairmos do seu lado, na maioria das vezes, é o suficiente para que ele perceba que terminamos e 
volte serenamente à sua postura regularmente.”  

 
2. Técnicas para um passe padrão ensinada por Divaldo Pereira Franco 
 

Com relação aos movimentos, basta-nos fixar os seguintes princípios essenciais: 
 
a) Primeiro, o sentido das correntes energéticas 
“Estas circulam de cima para baixo, dos Centros de Força superiores 
para os inferiores, sendo esse o sentido da movimentação das mãos.”  
“Assim sendo não se deve magnetizar de baixo para cima, sob o risco 
de provocar dificuldades no assistido, mal-estares por força de um 
congestionamento fluídico que possa dar-se em função de um 
movimento contrário aos das correntes.”  
 
b) Segundo, a proteção do campo magnético 
“O campo é a área de irradiação de energias que se forma em torno da 
dupla em ação – passista e assistido – onde são dispersadas e 
veiculadas. Essa área deve ser preservada. Esse campo pode vir a ser 
contaminado pelas energias de baixo teor deslocadas da aura de quem 
está recebendo o passe.”  

 
 
 

258  Mateus: 15:8 

257  Equipe do projeto Manoel Philomeno de Miranda. A respeito das técnicas. In. “Terapia pelos passes”, p. 83. 

 

155 



 

2.1. Terceiro, o ritmo 
 

“O passe é movimento rítmico; o ritmo é ciclo, como a vida. “Sabemos hoje, através da doutrina 
do biorritmo, que tudo no Universo obedece a ritmos. Através de movimentos rítmicos iremos retirar 
essa energia que supomos negativa. Quer se trate de uma obsessão, de uma distonia psíquica ou de 
um desequilíbrio orgânico, centralizarmos o centro de força coronário. Se a pessoa a ser atendida tem 
uma problemática cardíaca, uma disfunção hepática ou um problema pulmonar, iremos atuar no centro 
de força correspondente. Mas no início sempre faz a “limpeza” no coronário”.  259

“Cada movimento impõe um outro de complementação e equilíbrio, entremeado de pausa para 
mudar a direção. Dispersão, pausa, assimilação ou doação, eis o passe em três etapas bem 
caracterizadas.”  

 
2.2. Quarto, a sintonia  
 

“Trata-se do ajuste inicial, o acoplamento fluídico que se faz indispensável, definido em 
magnetismo como contato. Esse contato se estabelece através de uma preparação, que tanto pode ser 
uma leitura, ou reunião doutrinária, que predispõe o beneficiário, uma apresentação entre pessoas, um 
gesto ou uma vibração simpática.”  

“Então teremos o nosso passe padrão em três fases: assepsia, repouso e doação. Ainda, na 
limpeza, devemos ter o cuidado com o campo vibratório, que é toda a área que envolve a pessoa. 
Quando estivermos fazendo a assepsia de campo, tiramos a energia negativa e esse campo (por onde 
nossas mãos passarão) obviamente ficará saturado dessa energia. Ao retornarmos as mãos, 
fá-lo-emos por um campo neutro, por dentro (próximo ao nosso corpo). Retiraremos e retornaremos, 
repetidamente, sem que isso venha a se transformar num ritual.”  

“O Espiritismo não tem ritual, não tem formalismo, não tem cerimônia.”  
 

a) 1ª fase: dispersão 
 
“Através de passes em torno do centro de força coronário, seguidos de movimento para baixo, 

2 a 3 vezes, à semelhança de passes longitudinais. Repete-se a operação por um tempo em torno de 
um minuto e meio a dois. Essa sequência de operações dispersivas dá uma ideia de estarmos 
desembaraçando algo com as mãos e envolvendo nelas esse material recolhido para, em seguida, 
jogá-lo fora, adiante. É nessa fase que os cuidados com o campo devem ser observados.”  

 
b) 2ª Fase: Repouso 
 

“Trata-se de uma simples pausa para mudar de movimento.” 
 
c) 3ª fase: Doação 
 

“Faz-se com uma imposição dupla sobre o coronário, a uma distância controlada, conforme a 
necessidade do enfermo e que não deve ser muito demorada para não provocar uma irritação fluídica 
em quem recebe o passe.”  

“Outros Centros de Força, órgãos ou regiões localizadas podem ser estimulados por imposição 
das mãos, além da que se fez sobre o coronário, conforme as necessidades do assistido.” 

“Como vimos é uma terapia simples. Tudo o que encontrarmos de arranjo e de exageros são 
enxertos pessoais que não têm nenhum valor real.”  

“Outras técnicas estão disponíveis em livros especializados em magnetismo, todavia, no 
interesse do disciplinamento das atividades na Casa Espírita, e para que não se cultue as preferências 
das pessoas mais exigentes, nem se estabeleça no público a perplexidade ante variações inúmeras e 

259  Equipe do projeto Manoel Philomeno de Miranda. Entrevistas com Divaldo Franco. In “Terapia pelos passes, p. 109. 

 

156 



 

exageradas optamos para que haja padronização, conforme o modelo que acaba de ser proposto ou 
outro igualmente válido”.  260

 
3. Considerações 
 

Corroborando as orientações de Divaldo Pereira Franco, nosso confrade Jacob Melo  261

esclarece que “nem todas as técnicas do Magnetismo são boas ou exequíveis no ambiente da casa 
espírita”, pois “depende muito do que se pretende realizar com os tratamentos que oferece ao seu 
público.” Nessa lógica, o que devemos observar é o objetivo do trabalho a ser realizado, das condições 
disponíveis e dos trabalhadores à disposição.  

Na transmissão do passe ao público em geral e após as reuniões públicas devemos usar de 
bom senso utilizando as técnicas comuns a um passe padrão.  

Esclarece ainda Jacob Melo no Manual do passista, que: “(...) A sofisticação das técnicas, bem 
como uma variedade muito grande delas, pode criar mais complicações que, necessariamente, 
soluções, mormente por quem não tem experiência ou quer aventurar-se nessa prática de maneira 
inopinada e inconsequente – apesar da boa vontade de muitos. Ademais, as técnicas (contidas nesta 
apostila) são sobejamente suficientes para a solução da quase totalidade dos casos que chegam à 
casa espírita em busca de uma melhora ou solução via passes”.  Uma vez que, “passes de 262

tratamento requisitam espaço, tempo e pessoal preparado”.  263

Em casos graves de variadas perturbações espirituais ou orgânicas, os assistidos devem ser 
encaminhados aos tratamentos específicos oferecidos pela Instituição Espírita. Porém, em casos de 
extrema urgência não devemos nos omitir, realizaremos o imediato socorro e após isso, façamos as 
devidas orientações dos dias e horários disponibilizados pela casa em que o assistido deverá retornar 
para iniciar seu tratamento espiritual. Nesse sentido, orienta Melo: havendo real necessidade, pode-se  

aplicar o passe na casa espírita (reuniões públicas) em três etapas:  
 
1) Passes dispersivos tanto nas estruturas dos ativantes como dos calmantes;  
2) Passes nos centros vitais só seriam aplicados nos que estivessem carentes de fluidos ou de 

descongestionamentos (intercalando concentrados fluídicos com dispersivos localizados) e  
3) Passes nas estruturas orgânicas ou perispiritual só seriam aplicados se constatada a real 

necessidade dos mesmos (através do tato-magnético ou por alguma disposição mediúnica).  
“Além disso, é sempre conveniente à aplicação de mais dispersivos gerais ao final dos passes”, 

trabalhando desse modo a psi-sensibilidades decorrentes da mudança fluídica do assistido.” Alerta 
ainda Melo, que é “dos princípios do Magnetismo, a imperiosa necessidade de entrar em relação 
magnética com o assistido” antes de nos lançarmos a aplicação de qualquer modalidade do passe. 
Finalmente, atentemos ainda para a recomendação dos autores FRANCO e MELO aos médiuns 
passistas, no sentido de que “para agirem magneticamente, precisam estudar e conhecer o assunto 
com segurança e relativa profundidade.”  
 
 
 
 
 
 
 
 
 

263  Projeto Manoel Philomeno de Miranda. A respeito das técnicas. In: Terapia pelos passes, pp. 82 a 91. 

262  Melo, Jacob. As técnicas mais comuns. In.: “Manual do do passista”, p. 103. 

261  MELO. Os passes na casa Espírita. In.: “Cure e cure-se pelos passes”, cap. 29, pp. 268 a 269. 

260  Projeto Manoel Philomeno de Miranda. A respeito das técnicas. In: Terapia pelos passes, pp. 82 a 91. 

 

157 



 

AULA V – FLUIDIFICAÇÃO DA ÁGUA 
 

1. A água magnetizada 
 

Desde os tempos antigos, a água foi considerada como elemento a 
que se prestavam as mais diversas e excepcionais virtudes. A água por si 
mesma, já é um elemento primordial à vida. Realmente, segundo Allan Kardec: 
“Certas substâncias, como a água, podem adquirir qualidades poderosas e 
eficientes sob a ação do fluido espiritual ou magnético, ao qual servem de 
veículo ou de reservatórios”.  264

Allan Kardec nos ensina também que os Espíritos, pela ação de sua 
vontade, podem operar na matéria elementar uma transformação íntima, que 
lhe confira determinadas propriedades. Esta teoria nos fornece a explicação da 
mudança das propriedades da água, por obra da vontade. O magnetizador 
atua sempre assistido por outro Espírito.   265

Jacob Melo afirma que “a água fluidificada é um dos mais notáveis coadjuvantes dos 
tratamentos fluidoterápicos, pois, (...) os passes recebidos na Casa Espírita nem sempre são diários ou 
intercalados por um máximo de dois dias. Como a fluidificação do assistido por ocasião do passe está 
sujeita a sofrer perdas devido ao seu comportamento psíquico (moral) e, até, orgânico, a absorção de 
fluidos restauradores, de forma complementar, pela água fluidificada, equilibra e sustenta o quadro  
fluídico renovado do assistido (em tese) até sua próxima sessão de passe”.  

Há de se perguntar: “E porque não acontece a diminuição da carga fluídica com a água?” É 
porque “A água e os líquidos em geral a conservam (a magnetização) durante longo tempo, anos 
mesmo, sem que as propriedades comunicadas estejam sensivelmente diminuídas...”  

“Ali o fluido atua no que chamamos ‘psimolécula’ da água, campo onde não atuam outros 
campos organo fluídicos, já que, por ser a água um composto inorgânico, assim, uma estabilidade 
molecular por influência do que chamamos ‘campo psicomolecular’ – surgido pelo fenômeno da 
magnetização -, o qual só será alterado por outra influência psíquica externa, quer por nova 
magnetização, quer pela dissociação de suas cargas energéticas, quando consumidas”.  266

O amigo espiritual Lísias, citado por André Luiz em Nosso Lar esclarece:  
“(...) sabemos que a água é veículo dos mais poderosos para os fluidos de qualquer natureza. 

Aqui (na colônia Nosso Lar), ela é empregada sobretudo como alimento e remédio. Há repartições no 
Ministério do Auxílio absolutamente consagradas à manipulação da água pura, com certos princípios 
suscetíveis de serem captados na luz e no magnetismo espiritual”.    267

Segundo Emmanuel: 
“A água é dos corpos mais simples e receptivos da Terra. É como que a base pura, em que a 

medicação do Céu pode ser impressa, através de recursos substanciais de assistência ao corpo e à 
alma, embora em processo invisível aos olhos mortais”.    268

O Dr. Bezerra de Menezes nos explica que:  
“A água, em face da constituição molecular, é elemento que absorve e conduz a bioenergia que 

lhe é ministrada. Quando magnetizada e ingerida, produz efeitos orgânicos compatíveis com o fluido de 
que se faz portadora”.    269

Fazendo coro, George W. Meek: “A água é extremamente sensível a muitas irradiações”,    270

enquanto Michaelus considera que “De todos os corpos da Natureza, a água é o que mais 

270 MEEK, George W. in “As Curas Paranormais”, cap. 5, it. 19, tópico 4, p. 238. 

269  FRANCO, Divaldo Pereira. As Consultas. In: “Loucura e Obsessão”, cap. 3, p. 40. 

268 XAVIER, Francisco C. A água fluida. In: Segue-me, p. 131. 

267 XAVIER, Francisco C. No bosque das águas. In: “Nosso Lar”, cap. 10, p. 61. 

266 MELO, Jacob. As Técnicas. O Passe, seu estudo, suas técnicas, sua prática, cap. VIII, pp. 258 a 260. 

265 KARDEC, Allan. Do laboratório do mundo invisível. In. “O Livro dos Médiuns”, cap. 129 a 131. 

264 KARDEC, Allan. Ensaio teórico das curas. In: “Revista Espírita”, mar. 1868, p. 86. 

 

158 



 

completamente recebe o fluido magnético, e o recebe de maneira a chegar facilmente ao estado de 
saturação”.    271

O doente do corpo físico e do espírito deve ser beneficiado com a água magnetizada, durante a 
emissão da prece ou da transmissão do passe, visando à cura ou alívio de doenças. A maioria das 
casas espíritas dispõe de um local onde os frequentadores colocam vasilhames contendo a água para 
ser magnetizada.  

 
2. A Técnica da fluidificação  

 
“... Para fluidificação da água teremos de levar em 
consideração – como em qualquer caso de fluidificação – 
a origem do fluido: se espiritual, os próprios Espíritos 
fluidificam nossa água, quer atendendo nossas orações, 
quer durante as reuniões de evangelização; quer nos 
vasilhames para esse fim destinado nas reuniões do 
“Culto do Evangelho no lar”, quer à cabeceira de nossas 
camas quando estamos enfermos. Nossa participação se 
dá pela fé perseverante que possuímos, pela vontade e 
pela oração sincera. Se humano ou misto, teremos 
necessidade, como médiuns de nos recolhermos através 
da oração e, impondo as mãos (indiferente se uma ou 

duas) sobre o(s) recipiente(s) que contém a água, deixarmos fluir nossas energias, nosso fluidos 
magnéticos, direcionando-os por nossa vontade mas sujeitados, pela prece, à vontade maior.”  

“Quanto à questão dos vasilhames estarem abertos ou fechados, não faz a menor diferença, 
pois nenhuma matéria, até onde as pesquisas científicas e espíritas chegaram, é capaz de deter ou 
opor obstáculos à transmissão fluídica”.  Prova-os os atendimentos à distância, as irradiações mentais 272

onde tantos são beneficiados.  
O material do vasilhame também não importa, nem a cor. O cuidado que devemos ter diz 

respeito à higiene, ou seja, que eles estejam limpos, isentos de qualquer impureza que venha a 
contaminar a água.  

 
3. A temperatura da água 
 

A temperatura da água tem sua explicação em Gabriel Delanne: 
Jacob Melo aborda com muita propriedade as controvérsias existentes no meio espírita acerca 

da temperatura ideal da água a ser fluidificada, pois, “muito se fala quanto à temperatura da água: fria, 
morna, quente ou gelada? E, via de regra, querendo se justificar esta ou aquela opinião, apresentam-se 
explicações bisonhas e, na maioria das vezes, infundada”.  

“Imaginemos um povo que more numa região muito fria e outro que more numa região onde a 
água seja normalmente muito quente. E aí, será que esse pessoal estará desprovido da possibilidade 
de obter os benefícios da fluidificação? Claro que não. Esses efeitos físicos (frio, calor, etc.) não 
interferem na fluidificação (...)”.  273

Vejamos uma explicação de Gabriel Delanne sobre os fluidos perispirituais a fim de compormos 
um raciocínio: “(...) Os Espíritos têm um corpo fluídico, que nenhuma das formas de energia pode 
influenciar. Nem os frios intensos dos espaços interplanetários, que chegam a 273 graus abaixo de 
zero, nem a temperatura de muitos milhares de graus dos sois qualquer influência exercem sobre a 
matéria perispirítica. É que esse invólucro da alma procede do fluido cósmico universal”.  274

274 DELANNE, Gabriel. O mundo espiritual e os fluidos. In “A Alma é Imortal”, cap. 3, it. Estudo sobre os fluidos, p. 241. 

273 MELO, Jacob. A água fluidificada. In “Cure e cure-se pelos passes”, cap. 45, p. 407. 

272 MELO, Jacob. As técnicas. In: “O passe, seu estudo, suas técnicas, sua prática”, cap. VIII, p. 261. 

271 MICHAELUS. In “Magnetismo Espiritual”, cap. 15, p. 136. 

 

159 



 

“Que conclusões podemos tirar da afirmativa de Dellane? Reconhecemos que os fluidos 
magnéticos não são exclusivamente perispirituais, mas sabemos que se lhes assemelham; por 
provirem da mesma fonte cósmica e funcionarem numa mesma direção, têm comportamento 
semelhante. Por este raciocínio podemos concluir que as diferenças de temperatura não devem influir 
substancialmente no comportamento fluídico da água. Ademais, lembrando a influência fluídica nas 
psimoléculas da água, a qual não se submete às nossas condições físico-químicas conforme o 
demonstra o magnetismo através do comportamento dos fluidos de uma forma geral, fácil concluir que 
a água magnetizada não pode estar tão sujeita a tais fatores. Em face dessa evidência, sugerimos 
arquivem-se as informações em contrário, pois, racionalmente, se assim não ocorresse, os povos de 
cidades muito quentes ou muito frias estariam em sérias dificuldades para serem atendidos pela 
magnetização, o que, convenhamos, seria uma discriminação muito grande da parte do Grande 
Doador”.  275

A síntese de Emmanuel nos fala claro: 
“Se desejas, portanto, o concurso dos Amigos Espirituais, na solução de tuas necessidades 

fisiopsíquicas ou nos problemas de saúde e equilíbrio dos companheiros, coloca o teu recipiente de 
água cristalina à frente de tuas orações, e espera e confia. O orvalho do Plano Divino magnetizará o 
líquido, com raios de amor, em forma de benefícios (...)”.  276

 
4. Diferença básica entre fluidificação espiritual e magnética  
 

Uma diferença significativa entre uma fluidificação espiritual e a magnética (humana) que deve 
ser observada pelo passista é que na primeira, “o passista, normalmente, apenas percebe um sutil 
trânsito de fluidos acessando-o pelo coronário e atravessando-lhe os pólos emissores (mãos); 
enquanto que na magnética, além de sentir suas usinas fluídicas em plena ação, é comum sentirem 
variações de sensibilidade, tais como: aquecimento, resfriamento, tremor ou formigamento nas mãos 
e/ou dedos, paladar variando à medida em que fluidifica vasilhames de assistidos diferentes (gosto 
amargo, doce, de remédio, de vitaminas, de plantas, de terra...) e odor aguçado, com variações à 
medida em que fluidifica (cheiro de flores, terra molhada, chás, perfumes, medicamentos diversos...). 
Essa grande variedade, inclusive, deve-se a um fator muito importante: a que e a quem se destina a 
magnetização da água. Isso porque existem pelo menos dois objetivos diretos: um geral e outro 
específico”.  

 
5. Objetivos geral e específico da fluidificação  
 

a) Objetivo geral 
É aquele que não tem uma particularidade a ser atendida que não seja a de renovar e 

fortalecer o campo fluídico do assistido em geral. Na maioria das vezes, essa fluidificação é espiritual. 
Isso não significa que os Espíritos apenas realizam fluidificações gerais. Quando solicitado, o Mundo 
espiritual procede a uma fluidificação específica e objetiva para atender a determinados tratamentos ou 
assistidos. A água assim fluidificada de forma genérica pode ser absorvida por qualquer pessoa.  

 
b) Objetivo específico  
É aquele que tem destino e objetivos bem específicos, tanto em termos de assistidos como 

para atendimento de determinados problemas. Na maioria das vezes, essa fluidificação é magnética 
(humana ou mista), mas o Mundo Espiritual está sempre presente. Ocorre que a água fluidificada 
específica, salvo as exceções, não deve ser absorvida por quem não esteja diretamente indicado para 
tal. Nessa fluidificação, muitas vezes são produzidas mudanças profundas na estrutura fluídica das 
moléculas, com repercussões bastante acentuadas no corpo orgânico do assistido.  

276 XAVIER, Francisco Cândido. A água fluida. In “Segue-me”, p. 132. 

275 MELO, Jacob. As Técnicas. In: O Passe, seu estudo, suas técnicas, sua prática, cap. VII, p. 262. 

 

160 



 

“É durante esse tipo de fluidificação que o passista frequentemente sente as sensações e 
variações citadas acima”.   277

Perguntou Chico e Emmanuel: 
“No tratamento ministrado pelos Espíritos amigos, a água fluidificada, para um doente, terá o 

mesmo efeito em outro?”  
R – “A água pode ser fluidificada, de modo geral, em benefício de todos; todavia, pode sê-lo em 

caráter particular para determinado enfermo, e, neste caso, é conveniente que o uso seja pessoal e 
exclusivo”.   278

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

278 XAVIER, Francisco Cândido. A água fluídica. In: “O Consolador”, questão 103, pp. 69 e 70. 

277 MELO, Jacob. A água fluidificada. In “O Manual do passista”, pp. 140 e 141. 

 

161 



 

NONO MÓDULO 
 

AULA I – ALGUNS ASPECTOS DO PASSE MAGNÉTICO I 
 

1. Relação fluídica com o assistido 
 

Uma das fases mais importantes do passe, seja ele espiritual, misto ou magnético, é a do 
estabelecimento de uma relação fluídica entre o passista e o assistido. 

Para que essa relação fluídica ocorra de forma harmoniosa e sem embaraço entre os “campos 
fluídicos” de ambos é necessário que “(...) esses tenham, no mínimo, zonas comuns de bom contato, 
de boa relação. Cada assistido têm seus campos fluídicos de uma forma muito particular, diferentes de 
criatura para criatura. Assim, o passista encontrará, em cada assistido, uma variação muito grande de 
sintonia, simpatia, empatia ou antipatia fluídica, mas nada que não possa ser melhorado, corrigido e 
suavizado”. Da necessidade de se proceder a essa afinidade fluídica entre passista e assistido, escreve 
André Luiz: “Estabelecido o clima de confiança, qual acontece entre o doente e o médico preferido, 
cria-se a ligação sutil entre o necessitado e o socorrista e, por semelhante elo de forças, ainda 
imponderáveis no mundo, verte o auxílio da Esfera Superior, na medida dos créditos de um e outro”.   279

“Observemos algumas ocorrências comuns nas cabines de passes. O passista, ao se 
aproximar do assistido, pode sentir: forte repulsão, forte atração, indiferença, distância, ausência, 
inapetência de aplicar o passe, um bem-querer súbito, uma piedade filial, vontade de acariciar, além de 
reações estranhas como tremores, calafrios, arrepios generalizados, sudorese instantânea, ânsias de 
vômito, peso na cabeça, braços leves ou pesados... As causas dessas sensações têm várias 
explicações, mas uma delas é exatamente o choque fluídico que se dá entre campos com afinidades 
variáveis. Quando o passista insiste em dar o passe sem antes tentar superar essas situações – que 
variam de assistido para assistido – normalmente não se sente bem ao final do passe nem o assistido 
se restabelece, convenientemente, daquilo que o fez buscar o benefício – se é que não o leva a 
sentir-se mais desarmonizado ainda.”  

Um meio de superarem-se essas “sensações desagradáveis" é a criação de um bom estado 
psicológico do assistido e moral do passista, obtido principalmente por meio do exercício da boa 
vontade, da vibração positiva, do envolvimento fraterno e da pureza de sentimentos. (...) por conta 
dessa realidade é que sempre é muito bem recomendado que o assistido participe da evangelização, 
notadamente nos momentos que antecedem os passes. Ao passista, além dos cuidados que todos já 
sabemos, se possível, que ele também participe da mesma evangelização da qual participa o assistido, 
pois assim encontrará mais facilmente pontos de contato fluídico, já que a parte relativa ao 
comportamento mental (meditação e reflexão sobre uma mesma mensagem evangélica) estará 
superada a partir do momento em que ambos comungam de semelhantes vibrações mentais.”  

“(...) Quando ele (o assistido) se dispõe a receber o passe alimentando sentimentos de fé e 
confiança, com a mente elevada por bons pensamentos, leitura edificante e a ajuda da oração, seus 
fluidos tornam-se maleáveis e mais apropriados para uma mais fácil combinação com os fluidos do 
passista. Recomenda-se ainda que ele participe de uma evangelização ou que fique a meditar a 
respeito de mensagens positivas, principalmente nos momentos que antecedem o passe.”  

“(...) Apesar dos cuidados que ambos possam ter – passista e assistido –, do fato dos fluidos 
atenderem a leis físicas, várias vezes as providências acima recomendadas são insuficientes para 
resolver o ponto mais grave da questão. Essa é a hora em que os conhecimentos ensinados pelo 
Magnetismo são de valor inestimável.”  

“Diferentemente dos fluidos espirituais, os fluidos humanos (anímicos) são densos 
consequentemente, solicitam compatibilidade maior. Por isso, “trabalhar” o campo fluídico do assistido 
é medida imperiosa para se vencer as barreiras fluídicas surgidas”.    280

  

280 MELO, Jacob. Entrando em relação fluídica. In “Manual do passista”, pp. 87 a 90. 

279 XAVIER, Francisco Cândido. Mediunidade curativa. In: “Mecanismo da mediunidade”, cap. XXII, p. 160. 

 

162 



 

1.1. Técnicas para um bom estabelecimento na relação fluídica 
 

No caso de prosseguir a dificuldade de manter uma relação fluídica com o assistido, existem 
técnicas que auxiliam neste processo. “- Vá impondo a(s) mão(s) sobre algum centro vital superior 
(coronário ou o frontal), baixando-a(s) ou levantando-a(s) lentamente, a partir de uma distância 
aproximada de 1 (um) metro do centro vital escolhido. Você perceberá que a partir de determinado 
ponto você registrará uma espécie de barreira fluídica muito tênue, como a definir uma diferenciada e 
mais determinantes zona fluídica (sobre esse local, a sensação de falta de simpatia ou desarmonia 
será mais fortemente sentida)”.  

“Volte a(s) mão(s) ao ponto mais distante e repita o exercício até ter certeza de que o ponto 
localizado é sempre o mesmo. Aí teremos um local “físico” onde mais facilmente estabeleceremos a 
relação fluídica. Localizado esse ponto, repouse a(s) mão(s) suavemente sobre ele, procurando emitir 
uma vibração de harmonia, como quem abraça um filho recém-nascido, como quem afaga uma frágil 
criança. Aja como se estivesse alisando aquela região com profundo carinho. A(s) mão(s) pode(m) 
oscilar lenta e suavemente sobre esse local, até perceber que aconteceu uma espécie de encaixe (uma 
sensação psicotátil sutil, mas perfeitamente registrável, denotando a superação da dificuldade)”.  

“- Se, depois disso, a antipatia fluídica persistir, faça uma série (algo em torno de 8 a 15) de 
dispersivos (passes rápidos ao longo do corpo do assistido) e depois retorne à tentativa de 
estabelecimento da relação fluídica.” “Caso persista a dificuldade, repita a operação e ore 
sentidamente, pedindo aos Espíritos que façam a parte espiritual. Jacob Melo dá seu testemunho em 
relação ao estabelecimento dessa relação afirmando que “um passe, sem o estabelecimento dessa 
relação fluídica, perde muito de sua qualidade e seu efeito fica severamente comprometido”.    281

 
2. Antipatia, simpatia e empatia fluídica 

 
“Quando os campos fluídicos de duas pessoas vibram em frequências diferentes e 

discrepantes entre si, surge o que chamamos de “antipatia fluídica”. Essa antipatia não guarda relação 
com os sentimentos de bem ou mal querer que se tenha em relação à pessoa com a qual a 
registramos. No passe, é comum nos depararmos com assistidos com os quais, ao buscarmos entrar 
em relação fluídica ou estabelecer a sintonia magnética, nos sentirmos muito mal, percebendo uma 
sensação de desconforto muito grande. Essa mesma sensação de desconforto pode ser registrada pelo 
assistido, especialmente se ele tiver uma boa sensibilidade magnética. Muitos desses casos se deve a 
antipatia fluídica entre ambos, a qual pode ser resolvida, dentre outros meios, por técnicas de 
magnetismo. (...) Contudo, para gerar condições favoráveis no sentido de se superar essa antipatia, a 
oração e o espírito de devoção do passista, aliados à fé e a oração do assistido, são de muita 
felicidade.”  

“Por razão semelhante, quando estamos vibrando – passista e assistido – em frequências 
iguais ou dentro de padrões que se consorciam, surge a “simpatia fluídica”, a qual também independe 
do grau de relacionamento e afinidade entre ambos. (...) Para o passista que tenha diante de si um 
assistido simpático fluidicamente, aí está uma oportunidade das mais agradáveis de realizar com 
grande proveito os benefícios da fluidoterapia.”  

“Com relação a empatia fluídica “como indicam os dicionaristas, é a “tendência” para sentir o 
que sentiria outra pessoa caso estivesse na situação experimentada por ela”. Em termos magnéticos, 
corresponde à transmissão das sensações entre os parceiros (passista e assistido), que tanto pode ser 
usada como referência para a busca da transformação das sensações desagradáveis em sensações 
harmoniosas como pode desembocar no que chamamos de “tato-magnético” natural.”  

“Tratar o assistido empaticamente significa cultivar e manter um padrão interior de muito 
equilíbrio e harmonia, impregnando o assistido com esse padrão. A chave para tal sucesso é o amor, a 
doação, a oração sincera e o envolvimento pacificador entre ambos”.    282

282 MELO, Jacob. Antipatia, simpatia e empatia fluídica. In: “Cure e cure-se pelos passes, cap. 22. 

281 MELO, Jacob. In “Manual do passista”, pp. 87 a 91 

 

163 



 

 
AULA II – ALGUNS ASPECTOS DO PASSE MAGNÉTICO II 

 
1. Usinagem fluídica 
 

“Os centros vitais têm várias funções em nossas vidas, dentre a quais duas se destacam: a de 
captar fluidos exteriores – do sol, do ar, do cosmos, dos outros seres e dos Espíritos –, 
internalizando-os em nossos campos fluídicos (perispiríticos) e orgânicos. A outra seria o inverso 
dessa, ou seja, a transformação de elementos e fluidos orgânicos em fluidos sutis, predispondo-os à 
exteriorização. É exatamente esse processo de transformação fluídica para exteriorização que 
chamamos de “usinagem fluídica”.    283

 
2. Congestão fluídica  
 

A concentração indevida de fluidos num centro vital é o que chamamos de congestão fluídica. 
Como sabemos, quando nossos centros vitais estão em mau funcionamento, eles nos transmitem 
sensíveis desconfortos. Esse mau funcionamento depende, entre outras coisas, de seu padrão de giro, 
ou seja, de estar ou não em harmonia com a natureza – cujo grau ideal deve ser de espiritualização e 
de desapego. Além de as complicações geradas pelo próprio assistido, como mentalizações negativas, 
odientas, vingativas, rancorosas e semelhantes ou ainda pelo descuido com o próprio corpo, através de 
alimentação inadequada, ausência ou excesso de exercícios, repouso ineficiente, uso de drogas e 
outros hábitos nocivos à saúde, o assistido ainda pode absorver fluidos incompatíveis ou nocivos ao 
seu cosmo fluídico ou vir a gerá-los para exteriorização, mas, em não os exteriorizando, tê-los 
acumulados em suas estruturas vitais. Como consequência disso tudo, esses fluidos densos podem se 
acumular de tal forma que “vedarão” ou isolarão o(s) centro(s) vital(is), roubando-lhe(s) a capacidade 
de administra(em) o circuito orgânico e vital a que esteja(m) afetado(s). 

“Para resolver uma congestão fluídica, “o ideal é contar com o auxílio de um passista que saiba 
trabalhar técnicas dispersivas. Normalmente, a dispersão desses fluidos congestionados gera alívio 
imediato no assistido e o passista, de certa forma, absorve para seu cosmo fluídico eventuais excessos 
que sejam compatíveis com suas características fluídicas. O restante (se houver), retorna à fonte de 
onde provém (o fluido cósmico)”.     284

 
3. Fadiga fluídica 
 

A pergunta é de Allan Kardec e a resposta dos Espíritos superiores:  
O exercício muito prolongado de qualquer faculdade acarreta fadiga?  
"O exercício muito prolongado de toda e qualquer faculdade pode conduzir à fadiga; a 

mediunidade está no mesmo caso, principalmente a que se aplica aos efeitos físicos; ocasiona, 
necessariamente, um dispêndio de fluido que conduz a fadiga, e se repara com repouso".     285

E Kardec comenta: “Sendo o fluido humano menos ativo (que o espiritual), exige uma 
magnetização continuada é um verdadeiro tratamento, por vezes muito longo. Gastando o seu próprio 
fluido, o magnetizador se esgota e se fadiga, pois dá de seu próprio elemento vital. Por isso deve, de 
vez em quando, recuperar suas forças. O fluido espiritual, mais poderoso, em razão de sua pureza, 
produz efeitos mais rápidos e, por vezes, quase instantâneos. Não sendo esse fluido do magnetizador, 
resulta que a fadiga é quase nula”.     286

286 KARDEC, Allan. Da mediunidade curadora. In “Revista Espírita”, set. 1865, p. 252. 

285 KARDEC, Allan. Dos inconvenientes e perigos da mediunidade. In: “O Livro dos Médiuns”, cap. 18, item 221, qt. 2ª. 

284 MELO, Jacob. Congestão fluídica. In: “Cure e cure-se pelos passes”, cap. 25. 

283 MELO, Jacob. Usinagem fluídica. In “Cure e cure-se pelos passes, cap. 24, pp. 233 e 234. 

 

164 



 

Comentando essas duas colocações de Kardec, Jacob Melo    conclui que “quando o passe é 287

dado basicamente com fluidos do passista, este se fadiga mais que o de origem espiritual, pois se 
equipara a um “efeito físico”, devido sua característica de liberação anímica de fluidos.” Mas, que “essa 
fadiga é temporária, visto que uma noite de descanso repõe a energia despendida, auxiliada por uma 
alimentação natural bem balanceada”. “(...) Isso, todavia, não se restringe ao número de passes 
aplicados, mas, sim, à quantidade de fluidos emitidos, pois casos há em que um único assistido nos 
absorve muito mais energia e, portanto, nos cansa muito mais que algumas dezenas de outros juntos.”  

“É bom ficar registrado que, “Consoante Kardec, a fadiga se origina da perda ou transferência 
de fluidos humanos, e não pelo fato de sermos transmissores de fluidos espirituais. Aliás, o que mais 
comumente se verifica é os passistas se sentirem mais fortalecidos após uma sessão de aplicação de 
passes que se sentiam antes de começarem suas tarefas, podendo mesmo alguns, inclusive, terem se 
sentido fluidicamente sem condições no início dos trabalhos, mas, ao final, sentirem-se renovados, 
plenos, leves, felizes.”  

Acerca do assunto registrou Manoel Philomeno de Miranda: “Os que aplicam as horas nos 
jogos das paixões dissolventes gastam as forças físicas e emocionais, como alguém que acende uma 
vela pelas duas extremidades, queimando excesso de combustível, o que acelera a sua extinção. Em 
nosso campo de atividade (...), “quanto mais se dá, mais se recebe”. O intercâmbio mediúnico, em 
clima de amor e de serviço pelo próximo, proporciona permuta de forças que se renovam e estimulam, 
no organismo perispiritual, a regeneração celular, o surgimento de outras saídas, sem desgaste 
excedente de energias. Em tudo, a vigência das Leis da Causalidade..., Conforme a criatura atua, 
assim se situa”.     288

Em seus livros: “O passe, seu estudo...” e no “Manual do passista”, Jacob Melo apresenta-nos 
o resultado de suas observações fruto de suas pesquisas e experiências acerca da fadiga fluídica, 
notadamente quando verificada em estado avançado.  

Geralmente ouvimos passistas afirmarem que jamais se cansam quando aplicam passes, 
mesmo aplicando uma quantidade consideravelmente alta, enquanto que outros sentem um certo 
desgaste já com uma quantidade bem inferior.  

 
Por que isto ocorre? 
O passista que não se cansa, está atuando como um “canal” de energias espirituais, ou seja, 

ele é um passista espiritual. A doação de energias espirituais não cansa e nem geram fadiga.  
No segundo caso, o passista que se cansa com mais facilidade, está doando energias próprias, 

ou seja, está doando o seu magnetismo. É considerado um passista magnético. O desgaste é 
proporcional à quantidade de energia doada. A recuperação fluídica pode se dar de diversas maneiras: 
com repouso, exercícios respiratórios, através da prece pedindo auxílio aos Mentores, efetuar 
caminhadas ao ar livre.  

 
4. Mas como saber qual o tipo de fluido estamos doando? 
 

“O reconhecimento da origem dos fluidos é tão mais fácil quanto maior sensibilidade psíquica 
tivermos e mais atenção dedicarmos ao fenômeno da doação.”  

“Quando as “energias” são anímicas processo de usinagem exoérgico  é comum sentirmos 289

alguns plexos funcionando mais ativamente, especialmente o laríngeo, o cardíaco, o gástrico e o 
esplênico. Quando as energias são espirituais que, em relação ao passista, seria um processo 
endoérgico , normalmente sentimos a ação do coronário mais efetiva, como se recebêssemos uma 290

“chuva de flocos sutis” no alto da cabeça e o escorrer de uma suave “energia” pelas mãos e dedos em 

290 Endoérgico: que absorve “energias” externas. 

289 Exoérgico: que libera “energias” interiores. 

288 FRANCO, Divaldo Pereira. O despertar de Anderson. In. “Loucura e obsessão”, cap. 18, p. 230. 

287 MELO, Jacob. A cura. In “O passe, seu estudo, suas técnicas, sua prática”, cap. X, pp. 281 a 285 

 

165 



 

direção ao assistido. Fica óbvio que quanto mais praticarmos e dedicamos maior atenção e observação 
às sensações, mais e melhor reconheceremos essas fontes em ação.”  

Quanto ao fato de o passista não acusar sinais de fadiga, não significa que deve abusar 
inadvertidamente das energias sublimes que lhe são ofertadas pelo plano espiritual como nos adverte 
Emanuel: “O passe exprime, também, gastos de forças e não deves provocar o dispêndio de energias 
do Alto, com infantilidade e ninharias”.   291

“Isso porque pode ser que alguém que faça um entendimento precipitado e, pelo fato de o 
passe espiritual quase não cansar, querer sair aplicando-o a esmo. De forma alguma se deve agir 
assim, pois, se a parcimônia responsável no uso de nossas energias vitais é devida, que se dizer em 
relação à energia alheia (espiritual)”.  292

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

292  MELO, Jacob. A cura. In “O passe, seu estudo, suas técnicas, sua prática”, cap. IX, p. 284. 

291  XAVIER, Francisco Cândido. O passe. In: “Segue-me”, p. 134. 

 

166 



 

AULA III – ALGUNS ASPECTOS DO PASSE MAGNÉTICO III 
 

1. Diagnóstico ou tato magnético 
 

De acordo com Jacob Melo em “O Manual do passista”  “O tato magnético é uma capacidade 293

natural que a grande maioria dos seres humanos possui, podendo ser desenvolvida, ampliada e 
apurada pelo exercício.” Conforme já explicado magistralmente em obra anterior: o termo já sugere, 
“trata-se do registro psicotatil, por parte do médium, quando pesquisando, sentindo, registrando, por 
diferença de vibração, as emanações fluídicas do corpo perispiritual do assistido”.  294

Continuando diz: “O tato magnético não se propõe a 
adivinhação de diagnóstico nem à simples sofisticação de 
métodos; com ele e por ele podemos precisar locais em 
desarmonia, facilitando a aplicação de uma fluidificação mais 
objetiva, além de permitir ao passista condição de verificação 
do estado do assistido após o passe, evitando que saia da 
cabine ou do atendimento com deficiências, acúmulos, 
desarmonias ou descompensações que depois lhe 
provocaram mal-estares. Por fim, o tato magnético não 
descarta a intuição nem elimina a ação ou presença 
espiritual assim como a intuição, a vidência, a audiência ou 
mesmo o sonambulismo, o tato-magnético também é um 
método de diagnose.”  

“(...) Existe um chamado tato-magnético natural, o qual pode se apresentar de diversas formas. 
A mais comum é o passista quando entra em relação fluídica com o assistido, sentir em suas entranhas 
as sensações de dor, desconforto ou desarmonia que o assistido esteja sentindo, ou seja, portador. 
Mesmo sendo esse tipo de registro quase sempre desconfortável, tem-se apresentado como dos mais 
seguros e eficientes no diagnóstico. Todavia, essa modalidade de tato-magnético, natural, pode se 
tornar facultativa, ou seja, ter alterada sua forma de registro amplo (sensações localizadas em qualquer 
parte do corpo, dependendo do mal do assistido) para registro localizado (passa a ser percebida na(s) 
mão(s) ou noutro centro vital secundário de verificação)”.   295

Dessa forma, o tato magnético é um recurso anímico que todos possuímos, sendo que uns a 
possuem de maneira mais acentuada. Em linhas gerais o tato magnético “consiste no 
“tato-sem-contato” do médium sobre o corpo do assistido, normalmente com as mãos, a uma distância 
relativamente curta, sobre o que se convencionou chamar “limites externos da aura”, o que em média 
dá um afastamento de uns 5 a 15 centímetros.”  

“Tal como no passe longitudinal, passa-se as mãos por sobre o assistido, lentamente, numa 
média de 15 a 25 segundos da cabeça aos pés, e em vez de, mentalmente liberar fluidos para o corpo 
daquele, aguça-se a sensibilidade magnética para perceber, pelas variações fluídicas, as emanações 
que o corpo físico e o perispírito emitem. Assim, os médiuns registram os pontos, as zonas ou os 
campos que estão em desequilíbrio.”  

“Vejamos como funciona.” 
“No mesmo local (campo) e distância onde estabelecemos a relação fluídica com o assistido, é 

que vamos atuar com o tato magnético para verificar as desarmonias que existam nos Centros de 
Força ou em algum órgão.”  

“A partir daí, façamos o seguinte:”  
- “Passemos a(s) mão(s) lentamente sobre todo o corpo do assistido, conservando sempre a 

mesma distância e seguindo até o final do circuito (cabeça aos pés, esse é o sentido).”  

295  MELO, Jacob. O tato magnético (diagnose). In ‘“O Manual do Passista”, p. 94 

294  MELO, Jacob. O tato magnético (diagnose). In ‘O Passe, seu estudo, suas técnicas, sua prática, cap. VIII, p. 229 e 230. 

293  MELO, Jacob. O tato-magnético. In “O Manual do passista” pp. 93 a 98. 

 

167 



 

- “Quando realizando o tato-magnético, qualquer impulso de doação fluídica deve ser 
dominado; a mente deve vibrar no sentido de não expedir, doar ou usinar fluidos. Doação de fluidos na 
hora do tato geralmente provoca inconvenientes.”  

- “Aticemos nossa atenção, percepção e acuidade para registrar os locais onde sejam 
percebidas mudanças na camada fluídica sob nossa(s) mão(s).”  

- “As mudanças fluídicas mais comuns, geralmente percebidas nas mãos são: calor seco, calor 
úmido, frio seco, frio úmido, choques, fibrilação (contrações musculares rápidas), pontadas, sucções, 
sopros, ventos fortes, ardor, forte atração, forte repulsão, elevações ou depleções na camada fluídica, 
superfície crespa ou lisa...”  

- “Em virtude da característica individual de cada passista, não temos como definir, a priori, o 
que cada mudança fluídica significa. Para um determinado passista, o calor representa exatamente o 
que para outro simboliza o frio. Portanto, o tato-magnético guarda muito de experiência e percepção 
pessoal e individual, pelo que o estudo, a atenção e a prática é a chave mestra para a segurança na 
diagnose.”  

- “Localizados o(s) ponto(s) que esteja(m) em desarmonia com o todo, inicia-se o tratamento, 
sempre repetindo o tato-magnético para perceber como está(ão) reagindo ao tratamento”.   296

Recomenda-se que antes de aplicar o tato-magnético, proceda-se a uma série de dispersivos 
no assistido. Assim, nos casos de uma desarmonização generalizada, os dispersivos conseguirão 
rearmonizar o corpo como um todo, ficando mais fácil detectar o foco do desequilíbrio para melhor 
tratá-lo.  

O tato-magnético deve ser utilizado quantas vezes se julgar necessário. Depois de tratar o(s) 
centro(s) de força desarmonizados, deve-se aplicar o tato-magnético para verificar se a desarmonia 
desapareceu ou ainda persiste. “Pode acontecer que, depois dos dispersivos, não seja percebida mais 
qualquer desarmonia. Isso é indicativo de que o assistido, provavelmente, estava apenas com seu 
campo vital desarmonizado, sem causas mais consistentes, pelo que os dispersivos já trataram.”  

“(...) À medida que o tato-magnético for se aprimorando, o passista chega ao ponto de não 
mais precisar passar as mãos sobre o campo fluídico do assistido, tão logo ele inicia a busca do ponto 
de relação fluídica, o tato-magnético passa a confundir-se com uma intuição aprimorada, “dizendo alto” 
onde se localiza a desarmonia.”.  

“A intuição é um método valiosíssimo de diagnosticar quais as desarmonias que o assistido 
carrega consigo. Ela representa a ajuda do Plano Espiritual a nos orientar para a realização de um 
trabalho mais completo.  

“Desse modo, a combinação do tato-magnético com a intuição é importante,pois o tato 
magnético pode servir para testar o que a intuição está mostrando”.  

“Mais um detalhe a ser considerado. É comum o assistido acusar problemas em determinado 
órgão e o tato-magnético localizar outro ponto que não aquele. O mesmo pode-se dar em relação à 
vidência, à intuição, etc.” Vejamos o que ocorre.  

“O fato de o assistido acusar um problema (uma dor, uma inflamação, etc.) deve-se mais aos 
sintomas percebidos do que às causas reais. Como o tato-magnético, via de regra, prende-se mais aos 
focos do às suas consequências, pode haver discrepância aparente, sem que isso determine erros”.    297

“Uma ressalva importante: a prática do tato-magnético deve ser restrita aos passes magnéticos 
ou mistos, quanto à origem do fluido, e quando feitos em cabines isoladas ou para tais fins destinados 
(tratamento espiritual), já que os passes coletivos dificultam tal prática”.   298

 
 
 
 
 

298  MELO, Jacob. O tato magnético. In: “O Passe, seu estudo, suas técnicas, sua prática”, cap. VIII, p. 230. 

297  MELO, Jacob. O tato magnético. In: “O Manual do passista”, pp. 93 a 97. 

296  MELO, Jacob. O tato magnético. In: “O Manual do passista”, pp. 93 a 97. 

 

168 



 

2. Psi-Sensibilidade 
 

“Com o tato-magnético aprendemos a determinar pontos e focos de desarmonia, que 
regularmente são locais de maior interesse para início do tratamento. São igualmente valiosos na 
detecção e na verificação de equívocos ou ineficiências ao final dos passes.”  

A "psi-sensibilidade” é uma espécie de sensibilidade anímica, psíquica, muito sutil, que está 
além da sensibilidade física. Para o assistido, é uma zona sutil de registro sensório devido às 
mudanças fluídicas ocorridas em seu cosmo fluídico. Embora essas mudanças, quando incômodas, 
sejam localizadas, costumam ser de difícil definição.  

“(...) Normalmente o assistido acusa-a referindo-se a tonturas, dores na cabeça, turvamento da 
visão, enjoos e ânsias, um certo ouriçar da epiderme, além de outros mal-estares indefinidos”.  

Vamos detalhar isto: “Imaginemos um assistido com certo desequilíbrio. Através do tato 
magnético e/ou intuição podemos localizar o centro de força ou órgão que é o foco do problema. Os 
outros Centros de Força, até para compensar a desarmonia existente ou tentar minimizar o 
desconforto, entrarão em desalinhamento e enfim, todos ou vários deles apresentarão desarmonia 
consequente”.  

“Após tratar o foco da desarmonia, deveremos tratar os demais centros em desalinho para 
podermos completar o tratamento. Até porque os demais centros demorarão para retomar o equilíbrio, 
o que pode “diminuir a eficiência do tratamento fluídico localizado”.  Ou ainda, “fazer com que o 299

processo de magnetização seja parcialmente anulado, por força psicológica, retrocedendo à posição 
em desalinho”.   300

O passista necessitará rearmonizar os demais Centros de Força através de passes dispersivos.  
“Muitas vezes fazemos todo o procedimento fluídico da melhor maneira possível, tanto em 

termos de técnicas quanto de vibrações harmoniosas, mas ainda assim o assistido sai da cabine 
sentindo-se mal”.    301

“É a psi sensibilidade do assistido agindo através dos sintomas que citamos acima.” 
Por que isto acontece? 
“... Quando passamos por transformações muito rápidas – como pode acontecer em muitas 

magnetizações -, nem sempre a adaptação à mudança acompanha a velocidade real da mudança, 
precisando o campo vital como um todo, via de regra, de um certo tempo para o “reconhecimento” da 
transformação, assim como para assumir a nova “posição”.  

A psi-sensibilidade é o mecanismo de “informação” a dar conta dessas sensações.  
Ao final do passe, convêm, portanto, aplicar um pouco mais de dispersivos gerais, “pois esses 

não só forçarão ou provocarão o alinhamento de todos os centros, como trarão junto a psi 
sensibilidade”.    302

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

302  MELO, Jacob. O tato magnético (diagnose). In   “Cure e cure-se pelos passes”, pp. 255 e 260. 

301  MELO, Jacob. O tato magnético (diagnose). In   “Manual do passista,” p.p 101. 

300  MELO, Jacob. O tato magnético (diagnose). In  “Cure e cure-se pelos passes”, pp. 255 e 260. 

299  MELO, Jacob. Psi-sensibilidade do assistido. In: “Manual do passista,” p.p 99 a 101. 

 

169 



 

AULA IV – AS SENSAÇÕES NO PASSE 
 

1. Introdução 
 

“É muito comum o registro de algumas sensações por ocasião do passe, tanto pelo assistido 
como pelo passista. Isto é facilmente explicado, pois tal se dá em virtude das permutas fluídicas e da 
sensibilidade magnética, tanto no passe espírita quanto no magnetismo ordinário”.    303

 
a) As sensações do passe no assistido e seus efeitos 
 
“Os efeitos do passe no assistido ocorrem de maneiras diversas”, uma vez que “dependem das 

personalidades envolvidas no processo do passe”, ou seja, passista e assistido.  
“Do passista, “dependem as condições de pureza dos fluidos usinados, de seu potencial 

magnético, as técnicas empregadas e a tríade fé, vontade e amor com que realiza seu trabalho.”  
“Do assistido “sobressaem-se a sensibilidade fluídica, a extensão da permuta fluídica e o nível 

(físico, perispiritual ou espiritual) em que o tratamento atuará.”  
Mas, algumas características já foram destacadas e anotadas desde longas datas.  
“O Barão Du Potet, em discurso proferido para os acadêmicos do Instituto de Cultura de Paris, 

em agosto de 1835, já sintetizava que “os efeitos (do magnetismo no assistido) não tem lugar 
instantaneamente; é preciso, pelo contrário, determinado espaço de tempo para que eles se produzam, 
os quais se manifestam por sacudidelas, que nunca se renovam senão a intervalos mais ou menos 
compridos e com certa regularidade entre si. Estes movimentos são sempre automáticos...". Antes dele, 
1831, o famoso Dr. Foissac, após cinco anos de sérias e profundas investigações acerca do 
magnetismo e sua ação, revelou à Faculdade de Medicina da França que “os efeitos reais, produzidos 
pelo Magnetismo são muito variados: a uns agita-os, a outros acalma-os; ordinariamente, causa 
aceleração temporária da respiração e da circulação, momentos convulsivos passageiros, estados 
fibriformes que não se mantém e algumas sensações esquisitas, semelhantes a descargas elétricas; 
entorpecimento geral dos músculos, sonolência e, em contados casos, o que os magnetizadores 
classificam de Sonambulismo”.     304

No assistido encarnado o passe impõe sensações bem definidas. “Os sintomas habituais são: 
sensação de calor ou frio, opressão, peso na cabeça, sonolência, palidez, ansiedade, convulsões, 
tremores, aceleração ou diminuição do pulso, etc”.     305

“À parte os registros dos magnetizadores clássicos, observamos no cotidiano das cabines de 
passes espíritas tanto passistas como assistidos acusando sensações típicas de mudanças fluídicas 
em seus cosmos perispirituais. Nalguns (maioria) sobrevém sensações agradáveis, suaves e de 
refazimento, como palpitações de harmonia, circulação de tranquilidade, frescor primaveril ou lufadas 
de calor revigorante. Noutros, são registrados alguns desconfortos, como vontade de chorar, tremores, 
enrijecimento muscular, pontadas localizadas, fortes palpitações, sudorese, respiração ofegante, 
sensações de desequilíbrio, peso, inchaço, ânsias de vômito, enxaquecas e outras.”  

“Quando bem analisadas pelos passistas mais atentos, todas essas sensações são 
imediatamente tratadas e raramente deixam sequelas, podendo não demorar mais que alguns 
minutos”.  

“Quando os passes são eminentemente espirituais, é raro acontecer qualquer tipo de 
desconforto, salvo nos casos de envolvimento espiritual por entidade espiritual muito inferior”.     306

306  MELO, Jacob. As sensações do passe. In “Cure e cure-se pelos passes”, cap. 14, p. 150. 

305  MICHAELUS. In “Magnetismo Espiritual”, cap. 9, p.68. 

304  MELO, Jacob. As sensações do passe. In “Cure e cure-se pelos passes”, cap. 14, pp. 149 e 150 

303  MELO, Jacob. Assuntos diversos. In. “O passe, seu estudo, suas técnicas, sua prática”, cap. X p. 331. 

 

170 



 

“Todavia, não existe nenhum padrão estabelecido, no sentido geral, que determine exatamente 
quais dessas sensações querem dizer exatamente o que. É que os fatores em consideração são muitos 
e de muitas origens”.     307

 
b) Sensações do passe no médium 
 

“Quando estudamos o tato-magnético, vimos que passistas e magnetizadores sentem reflexos 
em si mesmos, tanto vindos dos assistidos quanto partindo de seus próprios organismos perispirituais. 
Tal como no assistido, as sensações são variadas e nem sempre querem dizer a mesma coisa, embora 
haja situações bem definidas. Mas, a prática, a observação atenta e o acompanhamento dos casos 
fornecerão respostas às demais sensações, no sentido de servirem como orientação não apenas ao 
diagnóstico, mas, na avaliação dos estados de cura.”  

Conforme registrou Michaelus, “O estudo das sensações manuais, experimentadas pelos 
magnetizadores, levaram Deleuze, Bruno, Aubin Gauthier, Du Potet e outros às mesmas conclusões, 
que foram mais tarde repetidas por Bué.”  

“Assim, quando o operador sente em suas mãos um calor seco e abrasador, é indício de que 
no doente a circulação geral está entravada por uma tensão 
anormal dos nervos. Quando o calor é brando e úmido, é 
sinal de que a circulação está livre e prenuncia cessação 
próxima, trazendo descargas orgânicas. Se, em vez de 
calor, o magnetizador sente frio nas mãos, é indício certo de 
que no assistido há atonia e paralisia dos órgãos. Titilações 
(cócegas) e formigamentos nos dedos denunciam a 
existência de excesso de bílis, sangue alterado, estado 
herpético. Adormecimento nas mãos e dores de câimbras 
nos dedos, que se propagam aos braços, é sinal de 
estagnação linfáticas , de embaraço na função digestiva e 308

de acúmulo de viscosidades. Quando o magnetizador 
experimenta estremecimentos nervosos, vibrações, abalos 
rápidos e fugitivos, quais choques elétricos, é sinal de um 
estado congestivo do sistema nervoso e de congestões 
fluídicas no assistido”.  309

Orienta-nos ainda Michaelus: “Estudando com atenção as 
sensações que se fazem experimentar a um doente, e as 
que experimenta em si mesmo o magnetizador, adquire-se 
logo a melhor regra de exploração que pode guiar na 
conduta de um tratamento; pouco a pouco, essas 
percepções intuitivas, arrastando a mão do operador para 
tal ponto do corpo doente, de preferência a um outro, 
determinam a escolha dos processos magnéticos mais 
próprios para combater as alterações mórbidas, das quais 
se acaba conhecendo melhor a extensão, a sede e a 

natureza. A observação, compreende-se, será tanto mais concludente e segura, quanto maior for o 
cabedal de conhecimentos do magnetizador.”  

Jacob Melo ressalta que estas considerações “robustecem as informações que vimos no tato 
magnético”. Adverte-nos, no entanto, que devemos ter prudência quanto às sensações registradas 
acima por Michaelus, uma vez, que “elas têm valor apenas referencial, pois, a prática do passe espírita 

309 MICHAELUS. In “Magnetismo Espiritual”, cap. 10, pp. 81 e 82. 

308 A função do sistema linfático é drenar os fluidos intercelulares para detectar e remover bactérias, fungos e vírus, etc. 

307 MELO, Jacob. As sensações do passe. In “Cure e cure-se pelos passes”, cap. 14, p. 150. 

 

171 



 

tem demonstrado existir enorme diferença entre as sensações registradas por passistas diferentes, em 
um mesmo assistido.”  

“Alguns passistas e magnetizadores têm uma capacidade especial de sentirem, em seus 
próprios corpos, os problemas orgânicos de seus assistidos, obtendo, dessa forma, uma indicação 
quase sempre muito precisa do problema a ser tratado. Essa “virtude” merece ser bem cuidada, apesar 
de, dependendo da doença ou problema orgânico, ser um método doloroso, constrangedor; mas, sua 
eficiência é muito valiosa na diagnose”.  

“Outra sensação que o passista deve observar com cuidado é quando sentir, após a aplicação 
dos passes, dores nas articulações e nos plexos, pois, isso normalmente indica grande dispêndio de 
energias fluídicas”.  

“Não carece maior preocupação aos passistas que sentem tais sensações, pois, conforme bem 
sintetizou Du Potet, “Só os sintomas são transmitidos, e não a causa da doença. A gente se 
desembaraça, facilmente, se desmagnetizando ou fazendo se desmagnetizar”.  310

“Encerrando, o passista deve aproveitar toda sua sensibilidade para auferir maiores e melhores 
benefícios para si mesmo e, sobretudo, para o assistido. Entrementes, se, depois de tudo, ao término 
da sessão de passes, sentir-se muito esgotado ou com algum resquício das sensações mais violentas 
que tenha registrado, faça um exercício de respiração por alguns minutos e uma prece”.  311

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

311  MELO, Jacob. Assuntos diversos. In “O passe, seu estudo, suas técnicas, sua prática”, cap. XI, p. 233 e 234. 

310  ROCHAS, Albert De. Nota “L”. in “Exteriorização da Sensibilidade”, p. 203. 

 

172 



 

AULA V – AS REGRAS DO PASSE 
 
1. As duas regras do passe 
 

Dentre as regras ou teorias básicas que o Magnetismo deixou, “duas têm sido um verdadeiro 
legado para os passistas e magnetizadores de todos os tempos”.  312

A primeira regra do “passe magnético quer pela origem do fluido, quer pela técnica 
empregada, pedem seja observado o “sentido” das passagens das mãos sobre o corpo do assistido, ou 
seja, devem ser executadas sempre de “cima para baixo”, da cabeça aos pés, dos órgãos que 
estiverem mais acima aos que se encontrarem mais abaixo (...).” 

“Como corolário desta regra, sempre que há movimentação de mãos (passes) sobre o corpo do 
assistido, ao final de cada percurso devemos afastá-las do mesmo, fechá-las (sem necessidade, 
contudo, de fazê-lo com força ou contração muscular, nem ficar a sacudi-las), tornar as mesmas ao 
ponto onde vai ser reiniciado o percurso e só aí reabri-las, para seguir novo percurso ou mudar de 
técnica.” 

“Vejamos a explicação para esse ensinamento teórico. Já vimos que quando se está 
procedendo a um passe magnético quanto à origem dos fluidos, estes são basicamente do médium, do 
magnetizador. Também já observamos que as mãos são os catalisadores de maior liberação fluídica do 
nosso corpo, mormente quando fazemos aplicação de passes. Mesmo sabendo e reconhecendo que a 
mente é a propulsora da estrutura organizacional, liberativa e orientadora dos fluidos, é pelas mãos que 
fluem, de forma ininterrupta, durante o trabalho do passe, os fluidos em disposição à “manipulação”. 
Daí a necessidade de se fechar as mãos a fim de psiquicamente, por reflexo fisiológico, se interromper 
a “perda ou fuga fluídica.” 

“Quanto à questão da “congestão fluídica”, lembremos que os “centros de força” são estruturas 
especializadas do perispírito para receberem as energias de que carecemos e fazê-las fluir para ele 
como um todo, bem como para “expelir” as próprias emanações que se estabilizam no duplo etérico e 
na aura. Os fluidos, atingindo as zonas perispirituais, via centros de força, alcançam o corpo físico 
através do funcionamento destes”.  313

Ao abordar a questão dos centros de força, André Luiz esclarece: “particularmente no centro 
coronário (...) parte a corrente de energia vitalizante formada de estímulos espirituais com ação 
difusível sobre a matéria mental que o envolve, transmitindo aos demais centros da alma os reflexos 
vivos de nossos sentimentos, ideias e ações, tanto quanto esses mesmos centros, interdependentes 
entre si, imprimem semelhantes reflexos nos órgãos e demais implementos de nossa constituição 
particular, plasmando em nós próprios os efeitos agradáveis ou desagradáveis de nossa influência e 
conduta”.  314

Nesse sentido afirma Jacob Melo: “O coronário vibra em maior intensidade, o que lhe dá maior 
poder de captação, enquanto os demais lhe são, de todo, subsequentes. Como os fluidos são de 
origem externa ao assistido e seu ingresso se dá no sentido dos campos energéticos criados pelos 
centros de força, isso nos indica que a corrente fluídica percorre o soma, naturalmente, de cima para 
baixo (em nível de captação de força). Portanto, o retorno das mãos abertas, emitindo fluidos no 
sentido contrário ao fluxo natural, cria bloqueios e/ou concentrações congestivas em vários setores dos 
centros de força que,transmitidos ao corpo, provocam toda sorte de mal-estar e consequências outras.” 

“(...) Por isso, a fim de solucionar eventuais problemas como os de “congestão fluídica”, temos 
os passes dispersivos que, na maioria dos casos, são suficientes para restabelecer o fluxo natural dos 
fluidos e o campo energético do assistido.” 

A segunda regra estabelecida pelo magnetismo diz que “O passista deve entrar em 
“afinidade”, em sintonia, em “relação”, em “contato” com o assistido. Isto quer dizer, sob o ângulo 
espírita, o seguinte: o passista, pela oração e por uma imposição de mãos, procura modular suas 

314   XAVIER, Francisco Cândido. Corpo espiritual. In: “Evolução em dois mundos”, cap. II, p. 28. 

313   MELO, Jacob. As sensações do passe. In “Cure e cure-se pelos passes”, As técnicas, cap. VIII, p.185 e 186 

312   MELO, Jacob. As regras do magnetismo. In “Cure e cure-se pelos passes”, cap. 31, p. 285 

 

173 



 

vibrações fluídicas, psíquicas e mentais, às do mundo espiritual que o assiste a fim de melhor prover as 
energias daquele plano, ao tempo em que deve nutrir o desejo sincero e alimentar a vontade firme de 
ajudar seu assistido. Isto favorece o estabelecimento de um clima propício para a cura.”  

Sob o ponto de vista do magnetismo, o “entrar em relação” é criar uma empatia, um clima de 
confiança e amizade entre magnetizador e magnetizado, “relação” essa que requer do magnetizador 
um componente psicológico positivo tanto de segurança quanto de equilíbrio e moralidade”.  315

A esse respeito esclarece André Luiz: “Estabelecido o clima de confiança, qual acontece entre 
o doente e o médico preferido, cria-se a ligação sutil entre o necessitado e o socorrista e, por 
semelhante elo de forças, ainda imponderáveis no mundo, verte o auxílio da Esfera Superior, na 
medida dos créditos de um e outro”.  316

“Se observarmos atentamente veremos que esta segunda regra geral faz parte de qualquer 
área de relacionamento interpessoal, especialmente a nível médico.”  

“(...) Se na medicina, onde normalmente se lida com valores bem mais materiais que espirituais 
e fluídicos, a necessidade da empatia é irrefutável e, muitas vezes, a grande responsável pela melhora 
dos assistidos, que se deduzir em relação ao passe espírita?”.  317

 
2. Influência dos centros vitais no passe 
 

As informações existentes na literatura que estudam passe e magnetismo são concordes em 
todas as escolas acerca da forma dos Centros de Força, ou seja: “são como funis que giram num 
determinado sentido, formando mini furacões, mini redemoinhos, com a “boca” desses funis 
direcionada ao espaço etérico”.   318

“É sabido que esses centros funcionam em padrão 
de giro, ou seja, em movimento circular, no sentido horário. 
(...) Os centros vitais podem girar em maior ou menor 
velocidade, sendo que “os mais rápidos são os superiores 
(coronário, frontal e laríngeo) o intermediário é o cardíaco e 
os mais lentos são os inferiores (gástrico, esplênico e 
genésico). Como eles guardam interdependência, 
naturalmente ocorrerão repercussões nos outros quando um 
ou outro tiver alterado seu padrão de giro (velocidade e 
harmonia de movimento). Na figura ao lado, observamos que 
o giro de um centro vital propicia o surgimento de duas 
componentes (forças): uma centrípeta (convergindo para o 
centro do centro vital) e outra centrífuga (direcionando-se em 
sentido oposto ao centro do centro vital). Significa dizer que 
quando fazemos um passe aplicando-o no sentido da cabeça 
aos pés, deixamos os centro vitais “perceberem” e captarem 
os fluidos no correto direcionamento com que foram manipulados, restando a evidência de que, no 
caso, prevalece o sentido centrípeto de captação fluídica. Desta forma, os fluidos adentram os 
perispírito e se direcionam à distribuição aos centros vitais que lhe estão abaixo. Quando, ao contrário, 
fazemos o passe dos pés para a cabeça, forçamos os centros vitais a exacerbação dos giros, 
prevalecendo o efeito centrífugo. Como os fluidos, dessa forma não se auto dispersam, eles vão se 
acumulando nas periferias dos centros vitais, congestionando-os. Caso haja insistência nessa prática, a 
congestão pode “ocasionar severos prejuízos para o assistido e também para o próprio passista.” (...) 

318  MELO, Jacob. As técnicas. In: “O passe, seu estudo, suas técnicas, sua prática”, cap. IV, p.96. 

317 MELO, Jacob. As técnicas. In: “O passe, seu estudo, suas técnicas, sua prática”, cap. VIII, p. 189 e 190. 

316 XAVIER, Francisco Cândido e VIEIRA, Waldo. Mediunidade curativa. In: “Mecanismos da Mediunidade”, cap. 22. 

315 MELO, Jacob. As técnicas. In: “O passe, seu estudo, suas técnicas, sua prática”, cap. VIII, p. 189 e 190. 

 

174 



 

Por isso que os magnetizadores, como fruto da mais ponderada e testada observação, determinaram 
que os passes só devessem ser feitos no sentido da cabeça aos pés e nunca o contrário”.   319

 
3. Forma e alcance dos centros vitais 
 

Médiuns videntes de todos os tempos e lugares têm descrito os “centros vitais como em forma 
de cones abaulados, com o vértice apontado para baixo.” “(...) Mas quando fazemos aplicação do 
passe magnético (bioenergia), percebemos que a zona de atuação e alcance dos centros vitais vai 
muito além do que limitam esses “cones”, notadamente na medida em que deles afastamos as mãos no 
sentido lateral.” Isso se deve à própria expansão dos centros vitais. Isso sugere que eles “não estão 
limitados às regiões descritas pela vidência – que parece restringir seus limites”.  

 
A figura ao lado apresenta a visão padrão de um centro 
vital e outra com as expansões devidas. Desse modo, 
“podemos entender porque um passe magnético, 
mesmo deslocado lateralmente, permite que a 
assimilação fluídica pelo centro vital em operação 
“capte” os fluidos na mesma intensidade, como se a 
doação estivesse incidindo diretamente sobre o fulcro 
básico do centro vital”.  
      

Entretanto, “Quando os magnetizadores 
descobriram que, a depender da distância e da 
velocidade com que o passe é feito, a ação 
fluídica muda de feição, não perceberam eles a 
razão de tal confirmação.” (...) Hoje, de posse de 
maiores informações dos centros vitais levantadas 
por diversos estudiosos do assunto, a explicação 
do fenômeno tornou-se mais simples.  

 
Quando impomos as mãos ou movimentamos muito lentamente, o centro vital absorverá mais 

fluido e essa absorção será muito centralizada, pelo que o passe toma uma característica 
“concentradora” de fluidos. Se ao contrário, fizermos movimentos rápidos, a absorção fluídica deixará 
de ser centralizada, levando os centros vitais a uma reação chamada de “dispersiva” – pois, embora 
absorvendo tonalidades fluídicas, permite que outro tanto “lhe escape” ou é absorvida em padrões e 
velocidades diferenciadas. No que diz respeito à distância, se as mãos estão próximas – normalmente, 
a menos de 25 cm dos pontos que se pretende magnetizar – o centro vital fará uma captação nos 
níveis de maior intensidade (próximo ao vértice, região conhecida como base do vértice), sendo os 
fluidos, então, considerados como de reação “ativante”. Com as mãos distantes – via de regra, a mais 
de 25 cm –, a captação será em nível de baixa intensidade (longe do vértice, região alta do vértice), 
sobrando aos fluidos a característica “calmante”.  

Para melhor entendimento, raciocinemos o seguinte: “quando nossa mão (polo de doação e 
direcionamento fluídico) está próxima do vértice do centro vital, as “partícula fluídicas” doadas 
percorrerão uma distância menor para atingirem o fulcro central do centro vital. Ao contrário disso, com 
as mãos distantes, o “caminho” a ser transitado pelas “partículas fluídicas” será muito mais longo, até 
porque ele é percorrido”, sob a ação de um movimento circular, na direção e no sentido de captação do 
centro vital”.   320

 

320  MELO, Jacob. Outros detalhes dos centros vitais. In:  “O Manual do passista”, pp. 59 a 61. 

319  MELO, Jacob. Outros detalhes dos centros vitais. In: “O Manual do Passista”, pp. 57 e 58 

 

175 



 

AULA VI – SENTIDO, VELOCIDADE E DISTÂNCIA DA APLICAÇÃO 
 

1. Quanto ao sentido da aplicação do passe 
 
     Jacob Melo esclarece que o “o sentido é da cabeça aos pés ou, se 
circular, o sentido de giro dos centros vitais indica que esses deverão ser 
sempre no sentido horário”. “O sentido inverso interfere negativamente na 
maneira como os centros vitais absorvem os fluidos e, por isso mesmo, tende 
a congestioná-los.”  
     “A questão da interdependência entre os centros vitais também aponta 
para outra questão” muito comum entre os passistas, quando estes ao 
diagnosticar um foco de desarmonia passam a “trabalhar magneticamente”, 
somente àquele campo. Nesse sentido adverte o autor:  

“Ao diagnosticar um foco de desarmonia o passista não deverá 
“trabalhar” magneticamente esse local. Um foco de desarmonia (uma 
infecção, por exemplo) dependendo do tempo em que está estabelecido se 
irradia e acaba por impregnar e adulterar o funcionamento dos centros que 
lhe são próximos e estes irão repercutir sobre os outros e assim por diante. 
Se for “corrigido” apenas o foco, os outros centros permanecerão 

temporariamente em desarmonia, resultando um mal estar no assistido. E como o passe é uma “via de 
mão dupla”, se o assistido não fica bem, o passista também não ficará bem. É sempre necessário, 
então, que após a aplicação de passes localizados, façam-se passes gerais, ao longo de todo o circuito 
vital a fim de rearmonizá-los”.  

Veja a figura ao lado, “Se um centro vital está 
desarmonizado, ela atrai os demais para a recompensação da 
desarmonia, inibidos, portanto, em seus funcionamentos 
plenos”.   321

Daí a necessidade de reformar-nos moralmente como 
nos esclarecem os mentores espirituais ao nos advertir que 
devemos: “Precatar-se contra tóxicos, narcóticos, alcoólicos 
(...). O abuso das energias corpóreas também provoca 
suicídio lento. Distinguir no sexo a sede de energias 
superiores que o Criador concede à criatura para equilibrar-lhe 
as atividades, sentindo-se no dever de resguardá-la contra os 
desvios suscetíveis de corrompê-la. (...) Fugir de alimentar-se 
em excesso e evitar a ingestão sistemática de condimentos e 
excitantes, buscando tomar as refeições com calma e 
serenidade. (...) Critério e moderação garantem o equilíbrio e 
o bem-estar”.   322

 
2. Quanto a velocidade da aplicação do passe  
 

De acordo com Jacob Melo  : “quando os fluidos transferidos através das práticas do passe 323

ou similares, são de origem humana, ou seja, anímica, “sua deposição deverá atender a outras regras 
as quais foram formuladas a partir da observação prática dos magnetizadores de todos os tempos.”  

“Isto porque “na aplicação do chamado passe espiritual – aquele em que os fluidos são, 
preponderantemente, do Mundo Espiritual, os Espíritos atuam de maneira direta, agindo segundo o 
conhecimento e alcances mais avançados do que as dos magnetizadores”.  

323 Melo, Jacob. A velocidade da aplicação. In. Manual do passista”, pp. 79 a 82 

322 XAVIER, Francisco Cândido. Perante o corpo. In: “conduta espírita”, mensagem 34, p. 45. 

321 MELO, Jacob. Outros detalhes dos centros vitais. In “Manual do passista”, pp. 57 e 58. 

 

176 



 

“A velocidade da aplicação do passe define como o organismo do assistido recebe os fluidos e, 
consequentemente, que reações lhe advirão.”  

“Passarmos as mãos lentamente ou mesmo para-las em determinados pontos e/ou centros 
vitais do corpo do assistido induz a que a assimilação dos fluidos seja feita de forma intensa e 
continuada, resultando que essa magnetização será concentradora. Já o passar de mãos com rapidez 
leva os centros vitais a absorverem os fluidos de forma diferenciada e muito variada, mas raramente 
concentrada, significando que eles tomarão a característica de dispersão fluídica”.  

Isso acontece pelas características funcionais dos centros vitais. É dessa forma que os centros 
vitais captam, introjetam e ejetam os fluidos que lhes são projetados. Tudo “por conta daquelas 
componentes centrífugas e centrípetas de captação fluídica dos centros vitais”.   324

“Podemos classificar os passes, em relação à velocidade em dois grupos: os lentos e os 
rápidos”.  

Da observação dos magnetizadores, amplamente confirmadas por estudiosos do assunto, 
concluímos que os passes têm as seguintes características:   

 
LENTOS – agem como CONCENTRADORES de fluidos;  
RÁPIDOS – atuam basicamente como DISPERSIVOS de fluidos.  

 
“Como saber se a velocidade é rápida ou lenta?”  
“Em média, lento será todo passe onde o passista gaste mais de três segundos para passar as 

mãos da cabeça até os pés de um assistido adulto. O passe será rápido se o passista gastar menos de 
três segundos no mesmo percurso”.     325

Assim, podemos afirmar que as imposições magnéticas são concentradoras, enquanto os 
passes com movimentos vigorosos são, via de regra, dispersivos, abstração feita aos circulares, que 
são sempre concentradores, salvo quando conjugados com algumas outras técnicas. A justificativa 
disso está no funcionamento dos centros vitais: a velocidade e a intensidade com que um centro vital 
capta os fluidos vitais normalmente são diferentes da velocidade e intensidade com que ele retransmite 
esses fluidos para o corpo físico. A captação pelo centro vital é muitas vezes maior do que a 
transmitida (somatizada), o que também corrobora com a tese da concentração fluídica no caso dos 
passes lentos. Também é simples deduzir que uma longa exposição a concentrados (imposições ou 
passes muito lentos) pode desaguar num acúmulo excessivo de fluidos em determinadas regiões, 
provocando o fenômeno conhecido como “congestão fluídica”. Daí a validade do uso concomitante e 
intercalado do passe dispersivo (rápido) fazendo com que a transmissão dos fluidos para o ambiente 
interno do assistido (somatização) seja ampliada, melhorando os efeitos do passe e os benefícios dos 
fluidos evitando os inconvenientes das congestões fluídicas (por não “bloquear” o centro vital). Desse 
modo harmoniza-se mais rapidamente o giro de um centro que estaria sobrecarregado de fluidos (..).    326

 
3. Quanto a distância da aplicação  
 

Melo esclarece que “(...) A distância da aplicação do magnetismo influi na maneira como o 
mesmo atua e é percebido”. Não se trata do chamado “passe à distância” – também conhecido por 
“irradiações” mentais. “Falamos de um passe em que um passista está frente a frente com um assistido 
e faz aplicação de seu fluido vital em benefício daquele.”  

Os magnetizadores clássicos fizeram muitas referências à distância das mãos em relação ao 
corpo do assistido, após observarem os fenômenos com atenção. “Concluíram eles que os passes 
feitos próximos ao corpo do assistido tinham repercussões diferenciadas daqueles feitos a maiores 
distâncias”.  

326 MELO, Jacob. A velocidade da aplicação. in “Manual do passista”, pp. 79 a 82. 

325 MELO, Jacob. As regras do magnetismo. In “Cure e cure-se pelos passes”, p. 297. 

324 MELO, Jacob. As regras do magnetismo. In “Cure e cure-se pelos passes”, cap. 31, 295 e 296. 

 

177 



 

A resposta para a razão desses efeitos diferenciados vem mais uma vez do funcionamento dos 
centros vitais. Quando as mãos estão próximas, os centros vitais captam os fluidos de maneira mais 
condensada, já que “circulam” por uma região de movimentação mais intensa, que é a base do vértice 
do centro vital. Quando as mãos estão afastadas, os centros vitais captam os fluidos de maneira mais 
sutil, já que “circulam” por uma região de movimentação menos concentrada, que são as extremidades 
exteriores do centro vital.  

No primeiro caso, o imediatismo com que a condensação fluídica alcança o corpo físico é 
percebido pelo assistido como uma concentração ativante. No segundo, o “percurso” mais amplo que 
os fluidos circularão até alcançarem a zona de transferência e acessem o corpo orgânico, eles serão 
percebidos com qualidades calmantes. “Logo, imposições sobre determinadas regiões, quando há 
doação de fluidos vitais anímicos (magnéticos), requisitam o acompanhamento de dispersivos, a fim de 
que sejam evitadas as sequelas comuns às grandes concentrações fluídicas, notadamente ativantes”. 

“Outra consideração a ser feita é que as irradiações – passe à distância – não atende 
diretamente a essa regra”, uma vez que “trabalham fluidos mais sutis, já que na maioria das vezes são 
fluidos espirituais que entram no processo”. Todavia, quando um magnetizador sente a exteriorização 
de seus fluidos direcionados a um assistido à distância, é comum àquele sentir as dores do mesmo e 
fazer diagnósticos bastante precisos sobre os problemas do assistido. “Este, por sua vez, normalmente 
relata a “visita” de uma pessoa e que esta lhe fez isso e aquilo”.  327

Em termos de prática e de técnicas, as condições de distância e velocidade com que são 
aplicados os passes repercutem sensivelmente para os efeitos do alcance dos fluidos. (...) Observa-se 
que a escola magnética há concluído um padrão bem universal:  

 
a) Quanto mais perto (dos limites da aura) passarmos as mãos, mais energizantes, mais 
ativantes serão os passes;  
b) Quanto mais distantes, mais calmantes serão os efeitos;  
c) Quanto mais lentos, mais concentradores de fluidos; e  
d) Quanto mais rápidos, mais dispersivos.  

 
“(...) Em termos práticos, tanto a distância quanto a velocidade só funcionam com o 

prosseguimento das aplicações. Isto quer dizer que, se pretendemos “ativar” o campo fluídico de um 
assistido, iremos fazer passes bem lentos e próximos, de maneira repetida, tantas vezes quantas sejam 
necessárias (um dos melhores meios de verificação é o tato-magnético). Com isso, estaremos 
induzindo ao campo fluídico do assistido uma carga fluídica ativante, a qual promoverá a ativação, de 
maneira progressiva, em todo o assistido. Idêntico raciocínio se aplica para os casos de dispersão, 
calmantes ou outros que se queira. O que ressalta, entretanto, é o fato de que dificilmente se 
conseguirá obter pleno sucesso, em quaisquer dos casos, com apenas uma movimentação.” Para 
simplificar, veja as tabelas a seguir onde estão associados os efeitos decorrentes da distância e da 
velocidade.  
 

327 MELO, Jacob. A distância da aplicação. in “Manual do passista”, pp. 83 a 85. 

 

178 



 

 
 
 

As zonas de aplicação do passe são para definir a velocidade da receptividade dos fluídos. 
Portanto a zona ativante, ela é mais próxima do centro, mas não ativará o centro de força 
necessariamente, isso dependerá da intenção do passista durante o passe. Valendo também para zona 
calmante, que poderá receber fluídos ativantes, porém o tempo de absorção é mais lento. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

179 



 

DÉCIMO MÓDULO 
 

AULA I – AS TÉCNICAS DE PASSE I 
 

1. As funções dos dispersivos 
 

O termo “dispersivo”, apesar de ser uma “evolução” ao conceito de “limpeza fluídica”, não 
traduz com perfeição todas as atribuições e alcances que lhe são peculiares.  

Tomando por base as variações encontradas no Aurélio (fazer ir para diversos lugares), 
podemos então afirmar que os dispersivos “fazem ir” para diferentes centros vitais os concentrados 
fluídicos; eles igualmente “espalham” e “desfazem” congestões fluídicas; promovem a “saída” de 
agregados fluídicos perniciosos e “desviam, para diversos pontos” e centro vitais, os fluidos, 
concentrados ou não. Mas não se limitam a isso. Os dispersivos, entre outras coisas:  

●​ “filtram” os fluidos, refinando-os para atendimentos e alcances diversos;  
●​ “compactam” os fluidos para processos que, por falta de melhor nomenclatura, denominamos 

“ruminação fluídica”, onde os fluidos ficam "armazenados" nas periferias dos centros vitais para 
“consumo” gradual pelo assistido sem, contudo, criar congestões fluídicas;  

●​ “catalisam” fluidos, aumentando seu poder e velocidade de penetração, alcance e transferência 
entre centros vitais;  

●​ “decantam” os fluidos, retirando impurezas e refinando a textura dos mesmos;  
●​ Atraem ao passista, notadamente às extremidades de exteriorização, as cargas fluídicas que 

promovem desarmonias, reequilibrando-as - no próprio assistido ou pelo trânsito via passista;  
●​ Quando em grande circuito, faculta a harmonia e o equilíbrio entre os centros vitais, inclusive 

operando a psi sensibilidade do assistido em benefício deste e do próprio passista;  
●​ Espargem as camadas fluídicas superficiais, deixando mais “visíveis” e “sensíveis” os “focos” 

de desarmonias do(s) assistido(s);  
●​ Elimina os excessos de concentrados fluídicos por ocasião do passe, assim favorecendo ao 

assistido uma sensação de equilíbrio e ao passista uma recompensação fluídico-magnética que 
dificulta a possibilidade de uma fadiga fluídica;  

●​ Resolve as desarmonias provocadas por fadigas fluídicas - embora nesses casos quase 
sempre seja requerida a ingestão simultânea de água fluidificada;  

●​ Corrige eventuais equívocos no uso de técnicas;  
●​ Redireciona cargas fluídicas entre os centros vitais e, podemos ter certeza, ainda executa uma 

enormidade de tarefas outras, muitas das quais sequer percebemos.  
“A importância do dispersivo vem sendo provada e demonstrada pela Natureza, em todos os 

tempos. O vento é uma de suas mais cabais demonstrações. Movimentando-se, ele saneia o ar, traz as 
chuvas, permite respirarmos com renovação...”  

“Por fim, é certo que os dispersivos “extraem” excessos fluídicos, mas não extraem ou 
arrancam os fluidos que foram aplicados, como supõe alguns, nem muito menos joga-os fora. Quando 
doamos fluidos através do passe, o organismo vital do assistido os absorve e retém, por um processo 
de afinidade, não permitindo que fluidos “combinados”, “casados”, “arquivados” a partir de então, sejam 
“retomados” por um simples dispersivo. Os excessos são extraídos exatamente quando ou porque não 
estão combinados, casados ou assimilados pelo assistido, daí a maleabilidade em seus “manuseios”. E 
nesses casos, tenhamos em mente a assertiva de Kardec e dos Espíritos de que os fluidos retirados 
retornam para o meio de onde vieram, ou seja, eles são reelaborados e reassimilados seja pelo próprio 
assistido, pelo passista ou pelo fluido cósmico de onde proveio”.  328

 
 
 
 

328 MELO, Jacob. As funções dos dispersivos. In: “Manual do Passista”, pp.115 a 118. 

 

180 



 

2. As técnicas do passe 
 

“As técnicas do passe são praticamente as principais técnicas do Magnetismo”. Sem querer 
diminuir o valor de outras técnicas, aqui serão descritas “apenas aquelas mais comuns e que se 
aplicam sem maiores problemas na Casa Espírita”. “Na verdade, a sofisticação das técnicas, bem como 
uma variedade muito grande delas, pode criar mais complicações que, necessariamente, soluções, 
mormente por quem não tem experiência ou quer se aventurar nessa prática de maneira inopinada e 
inconsequentemente – apesar da boa vontade de muitos”.  329

“É importante lembrar que os movimentos das mãos durante o passe auxiliam o passista a 
direcionar seu pensamento, funcionando como sugestão mental para o assistido”.  

É fundamental que o passista mantenha-se em sintonia com a equipe espiritual que dirige e 
mantém os serviços espirituais da Casa Espírita onde se desenvolve a terapia fluídica. Convém não 
esquecer que “o papel do passe espírita é equilibrar o movimento e a atividade das forças vitais através 
da ação de um doador encarnado, que associa o outro doador espiritual para transmutar energias pela 
força da vontade ativa (concentração) e através de sentimentos nobres (amor irradiante).” (Terapia 
pelos Passes - Projeto Manoel Philomeno de Miranda).  

Antes de entrar na descrição das técnicas, vejamos algumas observações interessantes:  
Cada passista guarda características próprias. Uma delas é a maneira como registra a saída 

dos fluidos pelas mãos: tem os que sentem os fluidos saindo pelos dedos – são chamados passistas 
digitais – tem os que sentem a doação pelas palmas das mãos – são os passistas palmares – tem os 
que percebem a saída dos fluidos de ambas as maneiras - poderiam ser classificados como passistas 
digito-palmares.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Não há qualquer evidência de que uma característica seja melhor, superior ou mais eficiente 
que a outra.  

 
2.1. A imposição de mãos 

 
         Jacob Melo  explica que esta é a técnica mais comum e mais universal de 330

se aplicar o passe. “Trata-se de técnica concentradora de fluidos”, dependendo da 
distância da aplicação efetuada, funcionará como harmonizante se aplicada a mais 
de 30 cm do assistido e ativante se aplicado de perto do assistido, desta forma 
descarregando fluidos pesados, facilitando a circulação sanguínea.  
        A forma de executá-lo é muito simples; posiciona-se a (s) mão (s) sobre o 
lugar onde se deseja fazer a aplicação fluídica, sem movimentos e sem algum 
toque no assistido. As mãos devem ficar abertas, com os dedos levemente 

330 MELO, Jacob. As funções dos dispersivos. In: “Manual do Passista”, pp.103 a 114.. 

329 MELO, Jacob. As técnicas mais comuns. in “Manual do passista”, p. 103. 

 

181 



 

afastados um dos outros, dificultando assim, as contrações musculares nas mãos. Os passistas 
digitais, que acima explicamos, vão tender a deixar os dedos levemente baixos em direção ao ponto 
que será fluidificado, e os passistas palmares concentrarão melhor as palmas das mãos, com os dedos 
sem qualquer arqueadura.  

Observações importantes: As imposições, quando se tratando de inflamações, infecções e 
cânceres requerem a aplicação de passes dispersivos na localidade onde foi efetuada a fluidificação.  

Mas qual a função neste particular dos passes dispersivos?  
a) acelerar de certa forma a absorção dos fluidos pela área afetada pela infecção ou 

inflamação;  
b) evitar que algumas emanações fluídicas desarmonizadas da área afetada impregnam as 

mãos do passista, sobretudo lembrando que a concentração por imposição gera um 
elevado campo magnético, com isso uma grande corrente de energia circulando entra 
nas mãos do passista e a região onde se está fluidificando.  

A característica fundamental das imposições é a concentração de fluidos”. Quando esta técnica 
é praticada onde as mãos se demora muito sobre o coronário podem provocar tonturas dores de 

cabeça no assistido, ações irritantes sobre o sistema nervoso, podendo 
ocasionar sérios embaraços magnéticos, neste caso também 
recomendamos, os dispersivos intercalados com as imposições nas 
áreas fluidificadas, buscando evitar essas sensações, pois como vimos 
acima, os dispersivos ou como é costumeiramente chamado os passes 
de limpeza, auxiliam realmente na maior assimilação e distribuição 
energética por todo o corpo, como também na retirada dos excessos.  
 
 
 

 
 

2.2. Os passes longitudinais  
 

Como técnica, os passes são aqueles feitos ao longo do corpo (do assistido), da cabeça aos 
pés e de cima para baixo, com as mãos abertas e “os braços estendidos normalmente, sem nenhuma 
contração, e com a necessária flexibilidade para executar os movimentos”.  331

Ao contrário das imposições, os longitudinais são feitos com movimentos. Esta 
técnica é muito rica entre todas as outras técnicas. Dependendo da velocidade e 
da distância com que são aplicados, os longitudinais atendem todos os padrões e 
técnicas estabelecidas pela combinação desses dois fatores. Os longitudinais, 
quando usados como dispersivos, são excelentes para promover a distribuição e 
introjeção de fluidos concentrados no campo vibratório do assistido para absorção 
do mesmo, restabelece a harmonia das vibrações anímicas e físicas, auxiliando 
nas dores, todavia na resolução de problemas de transe mediúnico, hipnótico ou 
sonambúlico, seu efeito é lento e se faz necessária muita movimentação para isso, 
devendo se utilizada nestes casos as técnicas mais objetivas para estes 

problemas. A grande vantagem aí vista é que, por sua versatilidade, podemos fazer uso desta técnica 
para atender a praticamente todos os casos de fluidificação, ressalvadas as especialidades que 
solicitam técnicas mais objetivas.  

O passe tradicionalmente visto nas casas espíritas é composto por três movimentos: O 
primeiro é a imposição das mãos na altura dos parietais, onde é estabelecido o contato entre as 
correntes magnéticas, do passista e do receptor. Os passes se executam com os braços estendidos 
naturalmente, sem nenhuma contração e com a necessária flexibilidade para a realização dos 
movimentos; como regra geral, que deve ser rigorosamente observada, os passes não podem ser feitos 

331 MICHAELUS. In “Magnetismo”, cap. 9, p. 75. 

 

182 



 

no sentido contrário às correntes, isto é, de baixo para cima, o que seria se assim podemos nos 
exprimir, uma verdadeira "desmagnetização", verificando acima de tudo que este movimento, digo, de 
baixo para cima, causaria uma força contrária a rotação natural dos chacras dificultando a assimilação 
e levando os chacras a não absorverem e manterem os fluidos nas suas periferias. Todavia, 
acontecendo tais movimentos errôneos, é necessário aplicar alguns dispersivos, movimentando os 
fluidos presos nas periferias dos chacras devido os movimentos terem sido de baixo para cima.  

Por isso, as mãos devem descer suavemente, em movimento nem muito lento, nem muito 
apressado, até o ponto terminal do passe e cada vez que se repete um passe, deve-se ter o cuidado de 
fechar as mãos e afastá-las do corpo do assistido e, assim voltar rapidamente ao ponto de partida.   

Com a descida das mãos, inicia-se o segundo movimento que é a limpeza dos fluidos 
arrastados pelas mãos; ao final do movimento, as mãos se fecham e em seguida é feita a eliminação 
dos fluídos negativos da mesma, para baixo ou para trás.  

O terceiro movimento é a colocação dos fluidos salutares. Neste momento, através das mãos, 
se realiza a doação dos fluidos e o movimento deve ser suave, não sendo necessário imprimir força ao 
mesmo. Com relação a esta terceira etapa, pode-se estabelecer a seguinte comparação: Na frente do 
assistido existe uma linha contendo gotas de orvalho que descerão sobre o mesmo, de forma suave. 
Assim deve-se dimensionar o ato de doação.  

Poderemos verificar que existe uma mescla entre passe longitudinal e as imposições. 
Normalmente esta modalidade, onde encontramos a imposição com os longitudinais, servem para os 
assistidos com desarmonias fluídicas gerais, quando se detecta problemas no trânsito fluídico pelos 
centros vitais, crises de epilepsia, convulsões, perdas do domínio das funções nervosas, quando 
necessita de reforço fluídico para uma maior harmonização entre todos os centros vitrais.  

“Para termos uma ideia mais precisa da técnica, imaginemos um assistido deitado. Se o 
passista for de pouca estatura e o assistido uma pessoa alta, é possível realizar o passe sem ter que 
caminhar ao largo do assistido. Uma solução é dividirmos o corpo do assistido em duas ou três partes.” 
Ver figura.  

“Quando aplicados lentamente, funcionam como concentradores; quando aplicados 
rapidamente, passam a dispersivos. Se aplicados perto, serão ativantes e distantes serão calmantes. 
Como normalmente atuam sobre mais de um local ou mais de um centro vital, sua repercussão é mais 
abrangente do que as obtidas com as imposições, porém menos eficientes”.  332

Para que servem: especialmente para o equilíbrio geral dos assistidos e para todas as funções 
que normalmente se espera dos passes gerais, especialmente os dispersivos de menor intensidade. 
Atuam com muita felicidade tanto nas estruturas dos ativantes como dos calmantes.  

Em que são mais felizes: “nas aplicações em que o assistido esteja muito desarmonizado ou 
com carências generalizadas”.  333

 
 
 
 

333 MELO, Jacob. As técnicas mais usadas. In “Cure e cure-se pelos passes”, cap. 32, pp. 301 e 302. 

332 MELO, Jacob. As técnicas mais usadas. In “Cure e cure-se pelos passes”, cap. 32, pp. 301 e 302. 

 

183 



 

2.3. Os passes transversais 
 

“Estes passes têm grande poder dispersivo, mas, apresentam alguns inconvenientes quanto ao 
seu uso na Casa Espírita.” Uma vez, que “são executados com os braços estendidos à frente e as 
mãos, inicialmente, posicionadas a uma distância pretendida; perto ou distante do corpo do paciente 
conforme se pretenda trabalhar os ativantes ou os calmantes. 

Posiciona-se as mãos na distância pretendida (perto ou distante do corpo do assistido 
conforme se pretenda trabalhar os ativantes ou os calmantes) e, com vigor e rapidez, abrem-se os 
braços lateralmente, cada um no sentido oposto ao outro. O ideal é que se possa fazer a abertura dos 
braços em toda sua angulação – de forma a que os braços fiquem totalmente abertos, formando um 
ângulo de 180° entre si. Quando retornar as mãos para uma nova ação transversal, trazê-las fechadas 
e, mentalmente, assumir a postura de não doação nesse momento, a fim de não perturbar ou 
congestionar o centro que se está trabalhando.  

Neste caso, é como se nós arrancamos a lama de um companheiro e jogássemos para longe, 
de forma que a sujeira não volte mais para ele, simplesmente posicionando os braços à altura da 
cabeça, peito e ventre e em seguida abrindo os braços no sentido de dispersão das energias maléficas 
impregnadas no campo vibratório do assistido. Sua ação é muito efetiva quando se requer uma 
dispersão muito intensa, tanto no sentido de introjetar fluidos concentrados quanto para desfazer o 
estado de transe do assistido que se está fluidificando.  

Quanto aos inconvenientes, verificamos que tal técnica requer bastante espaço lateral, já que o 
passista terá de abrir os braços lateralmente em toda sua extensão para sua execução, o que nem 
sempre é possível, em nossas casas espíritas. Explica Jacob que perante as dificuldades encontradas 

“os passistas usam reduzir a abertura 
dos braços dobrando-os parcialmente, 
diminuindo a amplitude do movimento. 
Estética e fisicamente, parece uma boa 
solução, entretanto, eficiência da 
técnica fica comprometida. A 
experiência mostra que um transversal 
com amplitude total perde mais da 
metade de seu efeito quando 
executado com essa redução de 
amplitude”.  334

“Uma importante variação dos 
transversais é o transversal cruzado. Neste, a diferença básica na aplicação é que as mãos se cruzam 
em forma de X à frente do ponto que será tratado e depois todo o processo se repete. Nas experiências 
práticas fica muito evidenciado que os transversais cruzados são muito mais efetivos do que os 
transversais simples”.  

Para contornar a situação, Melo recomenda: “Como nem sempre as cabines de passes 
permitem que se opere os transversais simples em toda sua extensão lateral, seja por falta de espaço 
físico, seja por incômodos decorrentes da prática, (já que a abertura dos braços lateralmente, com vigor 
e rapidez, requer que se tenha uma boa estrutura muscular para suportar o esforço físico), os 
transversais cruzados, realizados numa extensão menor, como que “compensam” a redução da 
abertura geral dos braços”.  335

Com eles também visamos projetar fluidos dispersivos que produzem como que um choque 
que desarticula as ligações fluídicas do obsessor com o doente, movimentando as agregações fluídicas 
obsessor-doente.  

Sua ação é essencialmente dispersiva. Por abrangerem toda a extensão dos centros vitais e 
por serem aplicados com rapidez, a característica de dispersão a ele associada é muito vigorosa. No 

335 MELO, Jacob. As técnicas mais usadas. In “Cure e cure-se pelos passes” cap. 32, p. 304. 

334 MELO, Jacob. As técnicas mais comuns. In: “Manual do passista”, p.. 108 

 

184 



 

entanto, “a redução da extensão das aberturas laterais feita pelos braços diminui sensivelmente essa 
que é a sua principal qualidade: a de vigoroso dispersivo. Quando realizados próximos do assistido são 
dispersivos ativantes; quando distantes, passam a dispersivos calmantes.”  

Servem para atender necessidades de dispersões localizadas mais vigorosas. Quando, no 
atendimento ao assistido, houver necessidade de intercalar concentrados fluídicos muito intensos com 
dispersivos, os transversais cumprem esse papel com muita eficiência. Por eles conseguimos acelerar 
o processo de assimilação e somatização dos fluidos pelo organismo do assistido e também reduzimos 
a níveis muito baixos os riscos de congestões fluídicas. 

 
Em que são mais felizes: “nas dispersões localizadas ativantes eles são melhor aproveitados. 

No caso de pessoas com enxaquecas, dores localizadas, peso na cabeça, respiração difícil e 
irritabilidade em geral, os dispersivos pelos transversais resultam em formidáveis e quase imediatos 
alívios”.   336

“No caso de dispersão em assistido que acabou de incorporar (manifestação psicofônica) ou 
que esteve sob efeito de hipnose ou sonambulismo e está sentindo dificuldade de retornar ao domínio 
da própria consciência (e às vezes do próprio corpo), o transversal deve ser aplicado sobre o frontal ou 
sobre o umeral, com bastante vigor. Normalmente o efeito é muito rápido”.   337

 
2.4. Os passes circulares ou rotatórios  
 

“Como o nome sugere, esta técnica usa movimentos circulares. Sua característica é 
concentradora, mesmo quando os movimentos (em giros) são rápidos. Como os centros vitais giram no 
sentido horário e as mãos, quando operando circulares, giram nesse mesmo sentido, a relação entre as 
velocidades de giros dos centros vitais e das mãos contribuem para um resultado em que vigora um 
maior “tempo” de captação, de forma que o incremento de velocidade de mãos nos circulares tornarão 
esses passes mais concentradores”.   338

Há pelo menos duas variações de passes circulares. “Uma variação desses passes, conforme 
observa Michaelus, são conhecidos como “fricções sem contato” ou “afloração”.  

A diferença entre estes e os circulares ou rotatórios, é que aqui fazemos uma espécie de 
massagem psíquica e não apenas rotações. Por isso eles podem ser palmares, digitais, longitudinais e 
rotatórios, e têm finalidades idênticas aos circulares propriamente ditos. Ver figura:  

 
 
 

338 MELO, Jacob. As técnicas mais comuns. In: “Manual do passista”, p. 109 e 110. 

337 MELO, Jacob. As técnicas mais usada. In “Cure e cure-se pelos passes” cap. 32, p. 108. 

336 MELO, Jacob. As técnicas mais usada. In “Cure e cure-se pelos passes” cap. 32, p. 304. 

 

185 



 

a) Pequenos circulares ou rotatórios 
 

“No que tange à maneira de aplicar, os “pequenos circulares” são executados com a(s) mão(s) 
girando, sem movimento do(s) braços sobre um determinado local, região ou centro vital. Os passistas 
digitais direcionarão seus dedos para o local que pretendem magnetizar, e os palmares as palmas.”  

“Ao aplicá-las “gira-se a(s) mão(s) num giro de pelo menos 180°, findo o qual 
fecha-se a(s) mão(s), retornando-a(s) ao ponto inicial, repetindo essa ação tantas 
vezes quantas necessárias. Observe-se que nos "pequenos circulares" o braço não 
se movimenta.”  
“Os ‘pequenos circulares’, por serem mais apropriados para atendimento 
magnético em regiões menores, normalmente são aplicados muito próximos do 
local, adquirindo, por isso mesmo, a característica de concentrador ativante. São 
concentradores porque estão dentro do próprio circuito de captação do centro vital 
ou da região em tratamento, o que resulta na característica concentradora de 

fluidos”.   339

 
b) Grandes circulares ou aflorações psíquicas:  
 

“Ao contrário dos circulares propriamente ditos, as aflorações solicitam movimento do braço e 
antebraço enquanto os dedos ficam fixos”.   340

No caso dessas fricções, “(...) às palmares são feitas (...) com as palmas da mão, em cheio, os 
dedos ligeiramente afastados, sem crispações e sem rigidez; as digitais, com a mão aberta, ficando os 
dedos ligeiramente afastados e um pouco curvados, evitando-se contração e rigidez, com o punho 
erguido; as longitudinais são executadas com a mão aberta, como as fricções palmares, ou somente 
com as pontas dos dedos, como as fricções digitais, ao longo dos membros do corpo, muito lenta e 
suavemente (cerca de um minuto da cabeça aos pés), e no sentido das correntes, isto é, do alto para 
baixo, seguindo o trajeto dos nervos e dos músculos; os rotatórios são feitas igualmente com a palma 
das mãos ou com a ponta dos dedos, descrevendo círculos concêntricos no sentido dos ponteiros do 
relógio. (...) Não se deve esquecer que, ao fazer retornar a mão ao ponto de partida, o operador a 
conservará fechada e afastada do corpo do assistido. Tal como age com os passes”.    341

“Saliento que as duas técnicas, “rotatórios” e “aflorações”, levam uma vantagem sobre certas 
imposições, como concentradoras: a prática tem demonstrado que quando realizamos concentrações 
fluídicas através de circulares, a incidência de “retorno” fluídico, que seria absorvido pelos pólos 
emissores (as mãos) do passista, é muito reduzida, o que resulta em maior conforto na sua realização 
e melhor absorção fluídica pelo assistido.”  

Servem “para tratamentos que requeiram vivas concentrações fluídicas. Pela forma como os 
fluidos são “despejados”, literalmente dentro do sistema vorticoso dos centros vitais, a absorção destes 
é muito efetiva e seus resultados, por isso mesmo, são muito positivos. Casos relacionados aos centros 
laríngeo, cardíaco, gástrico, esplênico e genésico, bem como tumorações, cânceres, inflamações, 
problemas de pele e ossos são muito bem tratados com essa técnica”.  

Em que são mais felizes: “os “pequenos circulares” são muito felizes em pequenas feridas ou 
pequenas infecções, enquanto as aflorações são muito eficientes em questões gástricas de uma forma 
geral ou regiões maiores como inflamações e/ou infecções”.    342

 
 
 
 

342 MELO, Jacob. As técnicas mais comuns. in: “Cure e cure-se pelos passes”, pp. 306 e 307. 

341 MELO, Jacob. As técnicas. In: “O Passe, seu estudo, suas técnicas, sua prática”, cap. VIII, p. 200. 

340 MELO, Jacob. As técnicas mais comuns. In: “Manual do passista”, p. 111. 

339 MELO, Jacob. As técnicas mais usadas. In: “Cure e cure-se pelos passes”, p. 305 e 306. 

 

186 



 

AULA III – AS TÉCNICAS DE PASSE II 
 

1. Os passes perpendiculares 
 
“Embora pouco utilizada atualmente, ela é usada praticamente para dispersar, 
onde seu poder é mais consistente, apesar de também ser útil em concentração 
fluídica em grandes regiões. Neste último caso, deve ser aplicada com 
velocidade muito lenta".  
São “técnicas mais voltadas para uso de longo curso (da cabeça aos pés ou, no 
mínimo, que envolva os sete centros vitais principais do assistido), os 
perpendiculares solicitam que o assistido e o passista estejam de pé, um 
formando um ângulo de 90º em relação ao outro, pois o passista irá passar as 
mãos, simultânea e concomitantemente, uma pela frente e outra por trás do 
assistido. A passagem das mãos normalmente se dá de forma rápida e a uma 
distância pequena. Quando as mãos tiverem percorrido todo o percurso 
previsto, o passista fechará as mesmas, afastando-as do corpo do assistido e 
só reabrindo-las quando tiver retornado ao ponto onde irá reiniciar nova 
passagem”.  
“Pela descrição acima, os perpendiculares serão dispersivos ativantes gerais. 
Seu poder de dispersão geral (de grande curso) é muito grande e, por isso 
mesmo, os magnetizadores clássicos os usavam com frequência (...)”.    343

“Para ordenar os centros vitais, todos em relação a todos; para tratar a psi-sensibilidade; para 
auxiliar em problemas motores e psíquicos; para aliviar depressões.”  

São utilizadas “no alinhamento dos centros vitais e no equilíbrio do sistema nervoso e da 
corrente sanguínea”.    344

“Lamentavelmente, como bem se percebe, oferece inconvenientes quando incorporados à 
prática do passe espírita, principalmente pelo fato de ficar mudando, o passista, de posição, e da 
conveniência de essa técnica requerer estejam, preferencialmente, os dois, passista e assistido, em 
pé”.    345

 
2. Os sopros ou insuflações 
 
2.1. Considerações acerca do sopro 
 

Narra André Luiz que: “(...) o sopro curador, mesmo na Terra, é sublime privilégio do homem. 
No entanto, quando encarnados, demoramos muitíssimo a tomar posse dos grandes tesouros que nos 
pertencem (...). Quem pudesse compreender, entre as formas terrestres, toda a extensão deste 
assunto, poderia criar no mundo os mais eficientes processos sopro terápicos. (...)”.  

“- Como o passe,  que pode ser movimentado pelo maior número de pessoas, com benefícios 
apreciáveis, também o sopro curativo poderia ser utilizado pela maioria das criaturas com vantagens 
prodigiosas. Entretanto, precisamos acrescentar que, em qualquer tempo e situação, o esforço 
individual é imprescindível. (...).”  

“- Nos círculos carnais, para que o sopro se afirme suficientemente, é imprescindível que o 
homem tenha o estômago sadio, a boca habituada a falar o bem, com abstenção do mal, e a mente 
reta, interessada em auxiliar. Obedecendo a esses requisitos, teremos o sopro calmante e revigorador, 
estimulante e curativo. Através dele, poder-se-á transmitir, também na Crosta, a saúde, o conforto e a 
vida.”  

345 MELO, Jacob. As técnicas. In: “O passe, seu estudo, suas técnicas, sua prática”, cap. VIII, p. 203. 

344 MELO, Jacob. As técnicas mais comuns. in: “Cure e cure-se pelos passes”, pp. 311 e 312. 

343 MELO, Jacob. As técnicas mais comuns. in: “Cure e cure-se pelos passes”, pp. 311 e 312. 

 

187 



 

“(...) No plano carnal, toda boca, santamente intencionada, pode prestar apreciáveis auxílios, 
notando-se, porém, que as bocas generosas e puras poderão distribuir auxílios divinos, transmitindo 
fluidos vitais de saúde e reconforto”.     346

 
2.2. Duas modalidades de sopro: frios e quentes. 
 
a) Sopros Frios 

 
O sopro é dado com os pulmões cheio de ar, liberando-os lentamente (se o 
objetivo é acalmar) e rapidamente e com vigor (para o objetivo de dispersar, 
como acordar o assistido de um sono magnético, sonambúlico ou mediúnico, 
depressão nervosa, afastamento de espírito). Poderemos verificar que nesta 
aplicação o centro laríngeo será o grande usinador de fluidos e que 
dependendo do seu estado, doará saúde ou desarmonia. São muito usadas 
como dispersivos ou calmantes a depender da distância e da força que se 
imprime no próprio sopro a verificar, pois são aplicadas, normalmente a uma 
relativa distância da região que se deseje dispersar, como se ali estivesse uma 
vela que se queira apagar.  

São utilizados, “sobretudo, para acalmar agitações e crises nervosas, debelar febres, tirar 
assistidos de transes hipnóticos, sonambúlicos, magnéticos e/ou mediúnicos e ordenar centros vitais 
em descompensação em relação a outros centros”.   347

Em que são mais felizes: “no trato de epilepsias, febres, convulsões e dissipação de 
acúmulos fluídicos densos em centros vitais."  

 
b) Sopros Quentes 
 

Ao contrário das frias, são extremamente concentradoras de ativantes.  
“É praticada com os pulmões cheios de ar, com o aquecimento do estômago, 
liberando-os lentamente, até esgotar o ar”.  
“Em muitos casos, haverá necessidade do toque com os lábios”. De início 
recomenda-se que  se isole o local a ser tratada com um pano, flanela, fralda 
ou coisa semelhante, tanto para evitar o contato direto com a pele do 
assistido como para reter eventuais bacilos ou germes peculiares aos 
mecanismos do sistema respiratório/fonador (aí considerado nariz, boca, a 
garganta como um todo e o estômago).  
“Isto feito, com a boca distante do assistido, enche-se os pulmões completa e 
diafragmaticamente e solta-se o ar sobre o ponto determinado, lentamente 
como se quiséssemos embaçar uma superfície metálica (por exemplo), até 

esgotar toda a provisão de ar nos pulmões. Finda a provisão, fecha-se a boca, afastando-a do assistido 
e respira-se com naturalidade umas cinco ou seis vezes ou quanto for necessário para que a 
respiração do passista seja normalizada para só então repetir o processo. Uma ressalva muito 
importante é que esta técnica é excessivamente desgastante, em termos fluídicos, para o passista, pelo 
que ele deve se abster de repeti-la muitas vezes, sob pena de rapidamente cair em fadiga”.  

“Funcionam como concentradores ativantes de grande poder”.  
São usadas para resolver severos problemas de inflamações e/ou infecções ou necessidades 

magnéticas e/ou mediúnicas de grandes concentrados fluídicos ativantes. Pelo seu grande poder 
concentrador de ativantes, não é técnica recomendada para se usar sobre os centros vitais superiores 
e intermediário (coronário, frontal, laríngeo e cardíaco), salvo se o magnetizador tiver muita experiência 
e perfeito domínio de sua doação e direcionamento dos fluidos aí concentrados.  

347 MELO, Jacob. As técnicas mais comuns. in: “Cure e cure-se pelos passes”, p. 303. 

346 XAVIER, Francisco. O sopro. In: “Os mensageiros”, cap. 19, p. 105. 

 

188 



 

Em que são mais felizes: no tratamento de inflamações, furúnculos, infecções localizadas e 
tumores em geral e ainda, como resume Michaelus (in Magnetismo Espiritual, FEB), a partir dos 
magnetizadores clássicos: “nos ingurgitamentos, nas obstruções, asfixias, dores de estômago, cólicas 
hepáticas ou nefríticas, enxaquecas, afecções glandulares, dores de ouvido, surdez, etc., tendo grande 
efeito sobre as articulações, sobre o alto da cabeça, o cerebelo, as têmporas, os olhos, as orelhas, o 
epigastro, o baço, o fígado, os rins, a coluna vertebral e o coração”.   348

 
3. Passes de limpeza 

Utilizado na preparação dos assistidos e passistas, logo que adentram o Centro Espírita, para 
que não venham a perturbar a harmonia dos trabalhos e para que os necessitados possam assimilar 
com mais proveito os Auxílios que irão receber. 

Aplicação do Passe no Assistido 

1 – Posicionamento: O passista posiciona-se de frente ao Assistido. 

2 – Captação de Fluidos: O passista levanta os braços acima da cabeça com a finalidade captar as 
forças fluídicas do ambiente, estando com os sentimentos receptivos aos Benfeitores Espirituais. Em 
conjunto com este movimento, os pensamentos do passista devem estar focados em tornar-se um 
instrumento de auxílio da vontade de Deus, junto aos tarefeiros do Cristo. 

3 – Aplicação de Dispersivos: O passista inicia os movimentos de Passes Dispersivos, seguindo a 
ordem dos Centros de Força do alto da cabeça até a base da coluna (Coronário, Frontal, Laríngeo, 
Cardíaco, Gástrico, Esplênico e Genésico/Básico). A quantidade de movimentos de dispersão 
necessários em cada centro de força é de três vezes. 

4 – Harmonização Longitudinal: O passista irá finalizar o auxílio ao assistido fazendo movimentos 
dos Passes Longitudinais, iniciando no centro de força Coronário com as mãos abertas, descendo de 
forma rítmica na região calmante até o centro de força básico. A quantidade de movimentos de 
dispersão necessários é de três vezes. 

4. Passes de limpeza dupla  

Esta variação do Passe de Limpeza tem a finalidade de promover um corte de ligação e 
influências espirituais profundas, quando estas estão interferindo na mente e emoções do assistido. As 
energias são direcionadas a Centros de Força específicos, dissolvendo fluidos densos alocados nestes 
Centros de Força, sendo em seguida retiradas do campo áurico do assistido. 

 Aplicação do Passe no Assistido 

1 – Posicionamento: Dois passistas serão escalados para posicionarem-se, um deles estará em pé 
em frente ao assistido e o outro em pé posicionado nas costas do mesmo. Todos os movimentos 
descritos neste passe devem ser executados em sincronia, sempre observando que o mesmo centro de 
força deve ser trabalhado por ambos ao mesmo tempo. 

2 – Captação de Fluidos: Ambos os passistas levantam os braços acima da cabeça com a finalidade 
de captar as forças fluídicas do ambiente, estando com os sentimentos receptivos aos Benfeitores 
Espirituais. Em conjunto com este movimento, os pensamentos do passista devem estar focados em 
tornar-se um instrumento de auxílio da vontade de Deus, junto aos tarefeiros do Cristo. 

348 MELO, Jacob. As técnicas mais comuns. in: “Cure e cure-se pelos passes”, p. 309 a 311. 

 

189 



 

3 – Aplicação no centro de força Coronário: A mão direita de ambos os passistas desce aberta até 
ficar uns 10cm do alto da cabeça do assistido (centro de força Coronário), enquanto a mão esquerda 
está fechada, ao lado do corpo do passista. 

4 – Aplicação de Jatos Concentrados: Utilizando um movimento de projeção com a ponta dos dedos, 
os passistas irão projetar dois jatos de fluidos em três Centros de Força do assistido nesta ordem; 
Frontal, Cardíaco e Gástrico. Os passistas irão repetir esta etapa três vezes. 

5 – Retirada de Fluidos: Os passistas irão “retirar” os fluidos densos dos Centros de Força que 
acabaram de receber jatos fluídicos, para isso utilização do movimento de suas mãos em conjunto com 
seus dedos, como se estivessem recolhendo um material sutil e delicado de cada um dos Centros de 
Força, este material será jogado no chão da câmara, para ser recolhido pelas equipes espirituais 
responsáveis. A retirada deve obedecer a esta ordem; Frontal, Cardíaco e Gástrico. 

6 – Harmonização Longitudinal: Os passistas irão finalizar o auxílio ao assistido fazendo movimentos 
dos Passes Longitudinais, iniciando no centro de força Coronário com as mãos abertas, descendo de 
forma rítmica na região calmante até o centro de força básico. A quantidade de movimentos de 
dispersão necessários é de três vezes. 

7 – Benção do Assistido: Os passistas levam novamente a mão direita aberta a 10cm do centro de 
força Coronário do assistido, pedindo (em pensamento) que Deus abençoe este irmão e que ele seja 
protegido por uma cúpula de luz, enquanto a mão esquerda está fechada, ao lado do corpo do passista. 

5. Passe Coletivo 

Trata-se da aplicação de fluidos em que um ou mais passistas se posicionam de frente ou 
lateralmente a várias pessoas, num ambiente único, e direcionam ou emitem fluidos para, com o auxílio 
da Espiritualidade, envolver a todos num mesmo “clima fluídico”, de uma só vez. 

O Passe Coletivo atualmente é utilizado para auxiliar as perturbações leves de caráter material 
e emocional, também atua no corte de ligações espirituais brandas (aquelas que não estão ligadas a 
um processo obsessivo). Antigamente estes auxílios eram obtidos através do Passes Pasteur 1 e 
Pasteur 2. 

Na CEENA fazemos a aplicação do Passe Coletivo ao final das palestras semanais, destinado 
a todos os assistidos presentes no grande salão. 

Aplicação do Passe nos Assistidos 

        ​ Após terminada a palestra, o anfitrião da noite irá apagar as luzes do salão e solicitará que 
todos fechem seus olhos e estejam com sentimentos receptivos aos auxílios que receberão da 
espiritualidade amiga. 

1 – Posicionamento: Os Passistas devem posicionar-se em pé ao lado dos assistidos que estarão 
sentados, afastados uns dos outros, de maneira a abranger e envolver em uma corrente vibratória 
todos os presentes. 

2 – Captação de Fluidos: O passista levanta os braços acima da cabeça com a finalidade captar as 
forças fluídicas do ambiente, estando com os sentimentos receptivos aos Benfeitores Espirituais. Em 
conjunto com este movimento, os pensamentos do passista devem estar focados em tornar-se um 
instrumento de auxílio da vontade de Deus, junto aos tarefeiros do Cristo. 

3 – Doação de Fluidos: O passista direciona suas mãos em direção aos assistidos, acompanhando as 
vibrações proferidas pelo Dirigente que está guiando o passe, doando os melhores sentimentos que 
habitam o seu ser e servindo com dedicação de pensamento e vontade ao trabalho em conjunto aos 
Benfeitores Espirituais 

 

190 



 

AULA IV – CONJUGAÇÃO DE TÉCNICAS 
 

1. Recomendações preliminares 
 

“A maioria das técnicas vistas acima poderá ser combinada entre si. O fator determinante 
desse uso depende diretamente da habilidade e da experiência do magnetizador. Por princípio, 
recomendo que nenhum neófito ou iniciante na “arte da cura pelas mãos” faça associação ou 
conjugação de técnicas, até que tenha experiência suficiente que indique certo domínio entre as várias 
técnicas em particular. Sem esse domínio mínimo, o passista estará pondo o tratamento em dúvida e 
os assistidos em riscos, e terá dificuldade de avaliar qual técnica está mais apropriada ou menos feliz 
nos tratamentos levados a efeito”.  

Há várias possibilidades de combinação de técnicas, mas, além de um só livro não às 
comportar, seria desnecessário conhecê-las sem um estudo mais aprofundado acerca de seus reais 
objetivos e pertinência. Desse modo, ficaremos apenas com as abordagens e exemplos do autor que 
servirão de base para maiores estudos e conclusões.  

Adverte Jacob Melo que precisamos usar com conhecimento o que “cada técnica realiza 
quando empregada isoladamente e não desprezar as variações observadas quando aplicadas em 
conjugação”.  

É de suma importância colocar toda nossa atenção e senso de responsabilidade a esta 
recomendação, pois muitas vezes, “a conjugação de técnicas altera significativamente as atribuições de 
técnicas aplicadas isoladamente, variando, inclusive, de passista para passista. Daí a necessidade de 
segurança prévia, experiência e o sentido de observação e acuidade muito abertos”.   349

 
1.1. Exemplos de técnicas conjugadas  
 
a) Em casos de contaminação fluídica  
 

Como funcionam: “O primeiro envolve imposição e longitudinais. Quando alguém estiver 
muito desarmonizado em seus centros vitais – por exemplo, desarmonia provocada por demoradas 
descompensações localizadas ou por mudanças do clima fluídico muito rápidas e intensas –, podemos 
“forçar” o alinhamento fazendo uma imposição com uma mão próxima do coronário e com a outra 
realizando dispersivos ativantes (próximo) longitudinais gerais sobre os demais centros vitais. Com 
isso, pela imposição estaremos “introjetando” fluidos ativantes no assistido e os longitudinais estão 
“forçando” a passagem desses fluidos para todos os demais centros, fazendo como que um 
balanceamento geral no alinhamento dos centros. Em todo caso, sempre há a possibilidade de sobrar 
algum concentrado no coronário, pelo que fica recomendado que assim que se parar de aplicar esta 
conjugação, faça-se dispersivos localizados sobre o coronário e depois dispersa-se todos os centros – 
usa-se, nesses casos, dispersar com transversais”.  “Uma outra técnica, é o uso de perpendiculares 350

tanto nas estruturas ativantes como dos calmantes”.   351

Uma observação importante a fazer é que depois de rearmonizado, o assistido pode ainda se 
sentir incomodado. “Acontece que, além da rearmonização magnética, propriamente dita, é necessário 
trabalhar a psi-sensibilidade também”, como já visto acima. Pois, “psicologicamente o assistido tenderá 
a buscar a sensação que registrava anteriormente, assim prejudicando sensivelmente os efeitos da 
ação magnética desenvolvida em seu favor”.   352

 
 
 

352 MELO, Jacob. In “Cure e cure-se pelos passes”, pp. 103 e 104. 

351 MELO, Jacob. Rearmonização dos centros vitais. In “Cure-se pelos passes”, cap. 8, pp. 102 e 103. 

350 MELO, Jacob. As técnicas mais usadas. In “Cure e cure-se pelos passes”, cap. 32, pp. 313 e 314. 

349 MELO, Jacob. As técnicas mais usadas. In “Cure e cure-se pelos passes”, cap. 32, p. 313. 

 

191 



 

b) Em casos de imantação espiritual 
 

“O segundo exemplo envolve os longitudinais com o sopro frio. Há casos que requerem uma 
ação magnética geral mais efetiva em um menor tempo e nem sempre é recomendado o uso das 
imposições isoladamente ou os longitudinais muito lentos, pois pode haver desarmonias e 
consequências desagradáveis no assistido (por exemplo: uma pessoa, além de trazer carências 
orgânicas e perispirituais, ainda se encontra envolvida numa aproximação espiritual sofredora; se 
aplicar passes ativantes muito demorados pode ocorrer o acendramento da aproximação e, a partir daí, 
fica mais fácil ocorrer a psicofonia ou a vampirização fluídica). Nesses casos, podemos conjugar 
longitudinais com sopros frios; com os primeiros, realizamos a parte dos ativantes (mãos próximas do 
assistido) e, com os sopros, a parte calmantes (boca distante do assistido), a um só tempo. E, logo 
após fazermos um máximo de duas passagens gerais concentradoras (lentos, da cabeça aos pés ou 
envolvendo os sete centros principais), intercalamos dispersivos gerais (dois ou mais), usando as 
mesmas técnicas em questão: longitudinais e sopros frios (aplicados rápidos). Não significa dizer que 
todos os casos como o exemplificado sejam bem tratados dessa maneira, mas os que se prestam a 
este tipo de atendimento denotam a grande eficácia da conjugação.”  

“Servem para ampliar o alcance das técnicas quando aplicadas isoladamente, assim como para 
se obter resultados mais expressivos em determinados atendimentos. Também são muito requeridas 
para reduzir os tempos de tratamento geral.”  

Em quais são mais felizes: “em todas as oportunidades que forem usadas com sabedoria e 
segurança”.  353

 
2. Utilização do passe magnético nos tratamentos físico-espirituais 
 

“Observemos agora algumas situações no campo das curas físicas e/ou perispirituais: os 
concentrados ativantes são muito felizes em tumores, inflamações, infecções e anemias”.  

“Os concentrados calmantes revigoram o sistema nervoso e a consistência muscular”.  
“Os dispersivos ativantes harmonizam as “energias” gerais do assistido e os dispersivos 

calmantes levam-no ao relaxamento”.  
“Para despertamento magnético, mediúnico ou sonambúlico, usamos insuflação fria (a 

distância de cerca de um metro), empregada com relativo vigor. Para crises de epilepsia, faz-se uso de 
calmantes gerais, através de longitudinais com as mãos, concomitantemente com insuflações frias 
gerais. Para pessoas em tratamentos quimioterápicos, muitos dispersivos gerais tanto ativantes como 
calmantes, com prevalência nos ativantes“.  

“Apesar de essas disposições serem bastante comuns, não é sempre que assim acontece. O 
ideal é que cada passista treine, com a máxima atenção, o tato-magnético para, por seu intermédio, ir 
adquirindo a confiança indispensável para a realização de bons trabalhos nessa área”.  

Observação: apesar de o chamado quebranto ou mau olhado ser considerado superstição 
popular, existe um fundo de verdade em tais fatos. Não somente os adultos, mas, as crianças são 
suscetíveis aos maus fluidos emitidos por Espíritos encarnados e desencarnados carregados de inveja 
ou más influências fruto da invigilância que carreiam consigo.  

“Em situações como estas, o passista deverá aplicar nessas crianças muitos passes, “tantos 
calmantes como ativantes”. Entretanto, em se “tratando de crianças, deve o passista ter em mente que 
não deverá se permitir, nessa ocasião, usinar fluidos muito densos, pois, o organismo perispiritual e 
vitalista da criança não reage positivamente na absorção de cargas fluídicas muito densas, ainda 
mesmo quando delas está carente”. “Outra coisa é que, bem se sabe, conjuntamente com as técnicas 
dispersivas, a oração e o chamamento dos Bons Espíritos são indispensáveis”.   354

 
 

354 MELO, Jacob. As técnicas mais usadas. In “Cure-se e cure pelos passes”, cap. 32, pp. 324 e 325. 

353 MELO, Jacob. As técnicas mais usadas. In “Cure-se e cure pelos passes”, cap. 32, pp. 314 e 315. 

 

192 



 

ANEXO I – O PASSE NA REUNIÃO MEDIÚNICA 
 

Transcrevemos abaixo alguns aspectos do passe magnético que podem ser úteis nos trabalhos 
de intercâmbio mediúnico dos que militam nessa área, enriquecendo desse modo, seus trabalhos de 
natureza desobsessiva.  

 
1 . Introdução  
 

Extraímos da apostila de curso de passe do sr. Adilson Mota , colaborador atuante de Jacob 355

Melo, as técnicas de passe que podem ser utilizadas com bastante êxito nas reuniões mediúnicas. 
Esclarece Mota: "O passe, sabemos, não deve ser aplicado indiscriminadamente. Muitas vezes isto 
acontece nas reuniões mediúnicas, por ser este um assunto pouco discutido nas mesmas ou nos 
cursos de passe.”  

“O desconhecimento das técnicas e a ignorância de como e quando aplicá-las, faz com que os 
doutrinadores ou passistas que trabalham nas reuniões mediúnicas, o apliquem a torto e à direita, às 
vezes, seguindo no sentido contrário ao almejado, não alcançando assim os resultados esperados.”  

“Para que não abusemos da boa vontade dos Espíritos, nem gastamos energias à toa, cumpre 
atentarmos para as situações que requerem a aplicação do passe, seja para benefício do médium, seja 
para atingir o Espírito comunicante, auxiliando-o ou restringindo a sua ação sobre o médium.”  

“Numa reunião mediúnica surgem diversas situações em que a terapia do passe será muito útil 
e que podemos dividir em duas partes, de acordo com quem iremos atingir através da mesma:”  

 
2. Passes para auxiliar o médium 
 

●​ O médium está com dificuldades de transmitir determinada comunicação - seja por falta 
de disciplina ou de concentração, seja por desajustes psíquicos, emocionais, espirituais, etc., 
momentâneos ou não, o médium não consegue expressar o que a entidade está lhe 
transmitindo. Tal pode acontecer devido ao médium ser iniciante e inexperiente. O passe 
concentrador de fluidos no centro de força coronário e/ou frontal pode ajudar a fortalecer o 
contato espírito-médium. Na CEENA também costumamos magnetizar o refluxo do centro de 
força laríngeo (Umeral), que tem apresentado resultados promissores, facilitando este contato.  

●​ Após uma comunicação mais violenta – o passe dispersivo longitudinal aliviará o médium do 
desgaste de energias, bem como aliviará a carga de fluidos deletérios deixados pelo Espírito. 
Na CEENA sempre recomendamos ao médium que capta energias primárias, retirando-as do 
solo e depois os fluidos espirituais, restabelecendo-se mentalmente, equilibrando as emoções e 
energias que o envolvem naquele momento, solicitando aos amigos da espiritualidade que 
proporcionem uma limpeza dos Centros de Força, do perispírito e do campo áurico do Médium.  

●​ No início, durante e no final da reunião – no início da reunião pressupõe-se que o médium 
esteja em equilíbrio devido à sua preparação anterior, à prece, à leitura e comentário do 
Evangelho. Se mesmo assim algum médium não se sinta em equilíbrio, aplica-se o passe nele. 
Já ao final da reunião, o passe será ministrado caso alguém não esteja sentindo-se bem. É 
obrigação do médium procurar restabelecer-se através da prece, não tornando o passe uma 
rotina agradável ao comodismo. Durante a reunião, entre uma comunicação e outra, pode o 
médium vir a necessitar do passe, devendo solicitá-lo ao responsável por esta tarefa. Vale a 
recomendação anterior.  

 
 
 
 
 

355 MOTA, Adilson. O passe na reunião mediúnica. In.: “Estudos básicos do passe”, p. 61 

 

193 



 

3. Passes para auxiliar o espírito manifestante  
 

●​ Durante uma comunicação mais violenta – o passe dispersivo transversal aplicado no 
frontal, em conjunto ou não com o umeral, ajudará a manter o Espírito sobre controle para que 
não venha a prejudicar o psiquismo do médium. Pode-se aliviar ainda o Espírito de suas 
próprias cargas fluídicas negativas através do longitudinal dispersivo.  

●​ No hipnose – quando haja necessidade de utilizar a indução hipnótica, o doutrinador poderá 
além da palavra, utilizar-se da técnica do passe, para ajudar o Espírito em diversos casos, 
como por exemplo: para conduzir a entidade ao sono reparador; para incutir-lhe ideias 
positivas, de ânimo e de confiança – nestes casos se usa o passe concentrador no frontal.  

Para desfazer a hipnose implantada no comunicante por Espíritos perversos – passe dispersivo no 
centro de força frontal.  

●​ No fenômeno de zoantropia - para desfazer o fenômeno da zoantropia (Espíritos com a forma 
de animais) se usa o passe dispersivo no coronário, no frontal e/ou no(s) órgão(s) afetado(s) 
correspondente(s), no médium.  

●​ Na regressão de memória - aplica-se o passe concentrador no frontal para levá-lo a 
recordar-se de fatos do seu passado. O dispersivo ajuda a retorná-lo ao presente.  

●​ O Espírito está com dificuldades de falar através do médium - ajuda se aplicar o passe 
concentrador sobre o coronário e/ou frontal. Se o Espírito possuir algum problema no seu 
aparelho vocal, o dispersivo no laríngeo é de grande valia.  

●​ O Espírito não quer desligar-se do médium - aplica-se o passe dispersivo sobre o centro de 
força coronário. Em seguida, no frontal e no umeral.  

●​ Entidades sofredoras - quando apresentam-se Espíritos com os mais variados tipos de 
sofrimentos, o auxílio à entidade se faz através do passe longitudinal ou localizado, dispersivo 
ou concentrador, de acordo com a necessidade.  

●​ No desfazimento de construções ideoplásticas - estas ideoplastias podem ser carregadas 
pelos Espíritos como aplicadas por eles, nos médiuns, como por exemplo, capacetes, armas, 
formas-pensamento, chicotes, imagens apavorantes, instrumentos diversos, etc. O passe 
dispersivo funciona neste caso desfazendo estas condensações de energias negativas.  

"No entanto, é sempre de bom tom que o médium se evangelize, para poder, ele próprio, desfazer 
essas constrições que lhe são aplicadas pelos desencarnados, mediante os pensamentos edificantes 
que conseguem diluir essas materializações de dentro para fora." - Divaldo Franco em Terapia pelos 
Passes - Projeto Manoel Philomeno de Miranda.  

As técnicas sugeridas não devem ser utilizadas como regras gerais, mas, através da 
observação e da prática, o passista pode descobrir aquelas que mais se adaptem a cada caso, de 
acordo com as suas próprias disposições, bem como as do espírito e do médium.  
​ Ainda da compilação do sr. Adilson Mota, achamos conveniente transcrever este resumo 
constante também de sua apostila “Estudos básicos do passe.” Diz Mota: “Abaixo estão relacionados 
alguns casos/problemas apresentados pelos assistidos e a respectiva técnica para o tratamento. Estas 
informações foram extraídas dos livros O Passe, Manual do Passista e Cure-se e Cure pelos Passes, 
todos de Jacob Melo.”  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

194 



 

 
 
 

 

195 



 

ANEXO II – TRATAMENTO DA DEPRESSÃO PELO MAGNETISMO 
 

1. Juramento do Magnetizador 
 

“Pela minha honra e minha consciência, diante de Deus e diante dos homens, Prometo ensinar 
a todos indistintamente os princípios da arte de curar os doentes pelo magnetismo e instruí-los na 
prática, depois que tiverem, por sua vez prestado este juramento.  

Juro que cogitarei exclusivamente da saúde dos doentes postos sob a influência das minhas 
mãos, que estimularão neles a ação da Natureza, secundado-a e sem jamais contrariá-la, evitando 
todos os atos imprudentes e nocivos.  

Nunca expor os sonâmbulos à curiosidade pública; não farei com eles nenhuma experiência 
contrária à sua cura. Tudo o que me for dito em estado de sonambulismo, e que nunca deverá ser 
repetido, ficará para todos em segredo e será para mim um depósito sagrado.  

Onde quer que seja chamado, respeitarei as senhoras e moças; não as seduzirei, nem tentarei 
seduzi-las; sairei puro, sem ousar qualquer ação desonesta. Se, em minha prática, descobrir qualquer 
meio de fazer o mal, não o divulgarei; e, àqueles que vierem a mim para aprendê-lo, recusarei torná-lo 
conhecido. Manterei este juramento com fidelidade, sem violar um só dos seus artigos, se eu fizer o 
contrário, se perjurar, que eu seja punido pela perda de minha reputação e pelo desprezo público”.  

(Aubin Gauthier, Tratado Prático do Sonambulismo e do Magnetismo, 59)  
 
2. A obsessão na depressão 
 

Kardec esclarece que “A subjugação corporal tira muitas vezes ao obsidiado a energia 
necessária para dominar o mau Espírito. Daí o tornar-se precisa a intervenção de um terceiro, que atue, 
ou pelo magnetismo, ou pelo império da sua vontade”.  356

O primeiro enfoque que Kardec dá ao grave processo obsessivo por subjugação “é quanto à 
perda energética por parte do obsidiado, o que pede a intervenção de um magnetizador, portanto, de 
uma ação fluídica na estrutura vitalista do obsidiado”. No segundo e último parágrafo do item referido, 
Kardec considera: “... nenhum processo material, como, sobretudo, nenhuma palavra sacramental, com 
o poder de expelir os Espíritos obsessores. Às vezes, o que falta ao obsidiado é força fluídica 
suficiente; nesse caso, a ação magnética de um bom magnetizador lhe pode ser de grande proveito”.  
Mais uma vez o destaque é a força fluídica, o campo vital, pois. E, para que não fique dúvidas, ele 
reforça a necessidade de um magnetizador, de um “bom magnetizador”.  

“Se a influência não tivesse relação tão direta com os campos e as estruturas vitais, fluídicas, 
perispirituais, certamente Kardec teria se expressado mais diretamente sobre outros pontos e ângulos, 
todavia, o aspecto fluídico foi o que dele merece melhor atenção. (...) Acredito que as depressões são 
muito mais propícias para a ascendência das influências obsessivas do que o contrário”.  

“(...) Já foi dito que a obsessão é consequência e não causa. Isso se aplica tanto no caso da 
influência propriamente dita como na repercussão físico-perispiritual sobre o obsidiado. Sendo assim, 
não é de boa medida ter-se como ponto de partida que a depressão é devida a um processo obsessivo, 
quando o mais provável é que a queda na melancolia e suas derivações mais graves seja o grande imã 
de atração dos Espíritos menos felizes”.  357

 
 
 
 
 
 
 

357 MELO, Jacob. A obsessão na depressão. In “A Cura da depressão pelo magnetismo” pp. 100 a 102. 

356 KARDEC, Allan. Da Obsessão. In “O Livro dos Médiuns”, cap. XXIII, item 21. 

 

196 



 

ANEXO III - ROTEIRO UTILIZADO NOS TRATAMENTOS DE DEPRESSÃO PELO MAGNETISMO 
TDM 

 
1.​ Técnicas e padrões 

 
“O tratamento do assistido em depressões pelos mecanismos do Magnetismo ainda está em 

seu início. Sendo este um campo de pesquisas muito vasto, requerendo abordagens amplas, diferentes 
e sob padrões nada estreitos, por mais avançados e por melhores que venham sendo os resultados 
obtidos, ainda estamos apenas descortinando um grande palco. Todavia, no atual estágio de pesquisas 
em que nos encontramos e também baseados nas excelências dos resultados alcançados até então, 
estamos fazendo uso de um roteiro razoavelmente acessível, padronizados e eficiente, o qual se 
explica por si só.  

Atualmente, dividimos os Tratamentos de Depressão pelo Magnetismo – TDM – em três níveis. 
O primeiro deles, chamado de NÍVEL 1, destina-se não apenas aos assistidos depressivos em estado 
crônico, profundo, maior ou grave, mas a todos aqueles que iniciam uma terapia antidepressiva via 
Magnetismo, não importando a gravidade ou o tempo em que esteja sob os efeitos desse mal.  

Se alguém pergunta como fica, então, a diferença da aplicação do Magnetismo em casos de 
assistidos com graus extremamente diferentes em sua intensidade depressiva ou nos motivos que 
geraram a depressão, tenho a responder que a própria reação do assistido, desde as primeiras 
aplicações, determinará o tempo de mudança ou de avanço do tratamento assim como possíveis 
adaptações. Por conta disso, pelo menos num primeiro momento não é de grande importância, para o 
resultado final, que o início do tratamento seja aparentemente semelhante entre vários tipos de casos.  

Ademais, embora o roteiro ou padrão de aplicação técnica seja aparentemente o mesmo, a 
intensidade, o tempo e a usinagem envolvidos no processo de Tratamento de Depressão por 
Magnetismo – TDM – variam de assistido para assistido, o que já responderia, em parte, às questões.  

O TDM em NÍVEL 2, está indicado para assistidos que concluíram o tratamento no NÍVEL 1.  
Uma observação se impõe. Como ainda não tivemos casos de recaída ou recidivas dentre os 

assistidos que vimos tratando com TDM, não sabemos se haverá necessidade de, quando algum 
assistido retornar ao Tratamento da Depressão pelo Magnetismo (TDM), ele iniciar sua terapia no nível 
1. Caso não seja necessário – e isso só a experiência no tratamento no NÍVEL 2. Em todo caso, 
havendo retorno e, nessa ocasião, se o assistido estiver em crise profunda, independente de qualquer 
experiência, a recomendação é de que ele retorne para o NÍVEL 1.  

No NÍVEL 3 os assistidos indicados são os que tenham concluído o NÍVEL 2 ou ainda, pessoas 
que estão sentindo sintomas de melancolia ou tristeza extemporâneas e queiram se prevenir para não 
caírem em depressão.  

De antemão chamo a atenção para o fato de que muitas pessoas que concluíram o NÍVEL 2 já 
se sentem tão bem que não querem seguir com a terapia no NÍVEL 3. Acho isso temerário, pois as 
recidivas podem vir de forma bipolar (característica grave de depressão, em que o assistido tem picos 
de euforia seguidos de quedas abissais na tristeza, no isolamento e nos pensamentos mórbidos) ou 
com agravantes imprevisíveis.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

197 



 

ANEXO IV - NÍVEL 1 DO TDM (TRATAMENTO DE DEPRESSÃO PELO MAGNETISMO)  
 

Temos em mãos uma pessoa que não age nem reage, mas que, embora negando, 
desesperadamente conta com nossa ajuda. No início, teremos nossos conhecimentos, nossa vontade, 
nossa fé, a certeza do acompanhamento espiritual e muita coragem e perseverança para vencermos 
esse desafio que se não chega a ser de vida e de morte pelo menos é de qualidade vital. 

Após a constatação de que o caso precisa ser atendido com passes utilizando a técnica do 
TDM, iniciaremos uma longa jornada de assistência espiritual e magnética para o assistido,  

 
1º Passo: Estabelecimento da relação magnética  
 
​ Todo passe deve ser precedido de uma preparação espiritual e, em termos práticos, o 
estabelecimento de uma relação magnética com o assistido.  

Independente de religião ou crença, um bom serviço magnético pede equilíbrio moral e 
espiritual. A moral se realiza pela maneira como se vive a vida, empregando-se princípios éticos e 
legais a tudo o que fazemos na vida. O espiritual é, de certa forma, consequência do moral, mas pode 
ser melhorado significativamente através de preces, meditações, boas leituras, audiências de temas 
felizes, músicas suaves e relaxantes…  

De posse desse estado de harmonia interior – que é o que se obtém com tais práticas e 
vivências –, teoricamente se está em condições de iniciar, como magnetizador, uma terapia magnética. 
O próximo passo é o que recomenda se estabeleça clima fluídico  comum como já visto acima. 358

Estabelecida a tão fácil e rápida relação fluídica, entra-se no processo do passe propriamente dito.A 
simpatia fluídica deve ser estabelecida entre passista e assistido, para isso faz-se necessário estarem 
vibrando em frequências iguais ou dentro de padrões que se consorciam, a qual independe do grau de 
relacionamento e afinidade entre ambos. Para o passista que tenha diante de si um assistido simpático 
fluidicamente, aí está uma oportunidade das mais agradáveis de realizar, com grande proveito, os 
benefícios da fluidoterapia.  
​ Recomendamos que a equipe de médiuns/passista convide o assistido a fazerem juntos uma 
prece, entrando em sintonia de pensamentos e intenções, estabelecendo esta relação magnética. Vale 
lembrar que isso pode ser feito em voz alta ou silenciosamente em pensamento, informando ao 
assistido para fazer o mesmo.  
 
2º Passo: Dispersão geral por longitudinais ativantes (perto) e depois calmante (distantes) 

 
A situação inicial do assistido em depressão é, em tese, um 
verdadeiro fosso sem fundo, com vistas para a indefinível 
escuridão. Deve ser investigada prospectiva e, sobretudo, 
fluidicamente. A complicação inicial mais visível é que, como 
instrumento de sonda e pesquisa, dispomos do tato-magnético, da 
intuição e muito da experiência pessoal do magnetizador – afora 
outros dons, inclusive mediúnicos, que aqui não considerarei. 
Assim, quanto mais experiência tivermos, melhores resultados 
obteremos, com uma maior precisão diagnóstica e também com 
um sentido mais aprimorado para ir aferindo a ação fluídica e a 
reação dos fluidos na estrutura do assistido.  
Portanto, a primeira tarefa do magnetizador no TDM em nível 1 é 
fazer uso dos dispersivos gerais ativantes e calmantes a fim de 
ordenar, ainda que momentaneamente, da melhor maneira 
possível, as estruturas vitais do assistido. Só assim, será possível 
detectar, com relativa segurança, quais órgãos, centros ou setores 

358 Entrando em relação fluídica. Manual do Passista, pág. 87. 

 

198 



 

estão mais comprometidos, bem como começar a avaliar a profundidade das descompensações a 
serem tratadas.  

Quando sugiro que os dispersivos iniciais sejam procedidos nos dois níveis ativantes e 
calmantes, é porque pretendo favorecer a que se obtenha uma melhor clareza nesse diagnóstico que 
por assim dizer, abre o tratamento a cada vez que ele é realizado.  

Quero relembrar que, mesmo fluidicamente, as causas das depressões são variadas. Por isso 
mesmo, algumas vezes encontraremos centros esplênicos passando a sensação de verdadeiros 
sugadores, outros reagirão como repelentes ou repulsores, outros ainda como geradores caóticos – tal 
qual um gerador de descargas elétricas de intensidade não constantes – e outros com características 
do tipo vazio pleno, frieza polar, não existência ou depleção. (redução de matéria armazenada). 
 
3º  Passo: Caso localize o centro esplênico em forte desarmonia, realizar dispersão localizada só 
na estrutura ativante desse centro (as técnicas transversais são muito eficientes nesses casos) 

 
 Mesmo encontrando desarmonias acentuadas em outros 
centros, nos primeiros passes estes não deverão ser atendidos, 
pelo menos até que o esplênico comece a dar inequívocos sinais 
de recuperação. Depois de atender ao esplênico, retornar à 
dispersão geral apenas ativante. Repetir mais dispersivos 
localizados no esplênico, seguidos de dispersivos gerais 
ativantes por mais duas ou três vezes.  
“O centro vital esplênico é o que sempre pedirá maior atenção 
nas primeiras “intervenções”. Sendo ele o “grande filtro” das 
emanações fluídicas convergentes para o campo físico em geral, 
por ele passarão fluidos de diversos padrões, cabendo-lhe, pois, 
grave responsabilidade na qualidade do que chega ou não ao 
fulcro da descompensação – existente ou em formação. Se a 
filtragem não é bem realizada, sobrarão desarmonias nos órgãos 
com os quais ele se relaciona mais diretamente”.  
“O cuidado primeiro a se ter com esse centro vital no depressivo 
é que, via de regra, ele está muito carente de fluidos e, por isso 
mesmo, comumente exerce uma função de sucção, uma ação 
sugadora de fluidos do magnetizador de maneira muito intensa. 
Só que, como filtro, esse centro provavelmente estará 

severamente comprometido em sua função de filtragem por se encontrar congestionado, vedado, 
selado, praticamente inoperante. A sucção vem como resposta das necessidades do organismo do 
assistido, mas, ainda que receba fluidos muito sutis, o mais comum é que fiquem estacionados sobre o 
centro vital, sem serem absorvidos ou transferidos para a parte somática. Assemelham-se a uma 
peneira totalmente vedada pelos muitos materiais nela depositados”.  

Quando recomendo que o TDM nesse nível praticamente se limite a dispersivos no esplênico e 
alinhamento geral pretende favorecer ao assistido as melhores condições para que ele “respire” o clima 
fluídico e vital que lhe tem feito falta. Os dispersivos aplicados sobre o esplênico, nos níveis ativantes, 
quando feitos com competência, provocam, no assistido em depressão, uma sensação de renovação 
energética muito intensa, semelhante à que sente uma pessoa quando, após longo período com o nariz 
congestionado, consegue alívio de respirar normalmente após o uso apropriado de um 
descongestionante nasal. Os efeitos dos dispersivos no esplênico são muito mais profundos porque, 
atuando diretamente na movimentação do centro vital e removendo ou redirecionando as cargas 
fluídicas que sobre ele estavam estacionadas, permite aproveitamento dos fluidos que ali se 
encontravam de forma congestiva, mas que, por força das obstruções no “filtro”, não havia como serem 
absorvidos, quer fosse pela estrutura perispirítica, quer pelo próprio organismo.  
 

 

199 



 

4º Passo: Repetir o 2º Passo -  (Dispersão geral por longitudinais ativantes e depois calmante). 
 

Observe-se que só depois de bem trabalhado o centro esplênico é que devemos partir para o 
alinhamento geral nos dois níveis, ou seja, tanto ativantes quanto calmantes. O que se busca é fazer 
com que todos os centros vitais do assistido reconheçam que há uma nova ordem de filtragem e que 
uma certa “respiração fluídica” já foi encetada no conjunto orgânico-perispiritual.  

Apesar de esse alinhamento representar um alívio quase imediato ao assistido depressivo, 
pode ocorrer que em alguns surjam agitação, tremores, ânsias e medos. Apesar disso, posso 
assegurar que tais reações fazem parte do esperado, pois em muitos assistidos em terapia de 
depressão pelo magnetismo o surgimento de uma crise, especialmente na hora dos alinhamentos, só 
confirmam que os campos vitais e magnéticos estão reagindo e interagindo. Todavia, não convém 
deixar o assistido ir-se do ambiente do tratamento sem que essas crises sejam vencidas, a fim de que o 
medo venha a se converter em pânico, o que pode levá-lo a afastar-se de novas e indispensáveis 
aplicações magnéticas. 

  
5º Passo: Alinhar todos os centros (sem usar técnicas conjugadas de imposição com dispersão) 
e tratar bem a psi-sensibilidade (com mais dispersivos gerais), evitando todos e qualquer tipo de 
concentrado fluídico em qualquer centro vital.  
 

Para quem já estudou mais apuradamente as repercussões do Magnetismo no ambiente 
psíquico e orgânico do assistido sabe que existe uma realidade que deve ser sempre lembrada por 
ocasião do passe. Trata-se da psi-sensibilidade, ou seja, da sensibilidade sutil que o assistido possui, 
que pode se parecer com a sensibilidade física, mas que difere quanto a sua origem. Ocorre que, 
quando um assistido recebe passes, fluidos ou tratamentos magnéticos, seu organismo físico e 
perispiritual passam por mudanças consideráveis. Mesmo sendo positivas, elas gerarão reações na 
estrutura da sensibilidade. Isso ocorre porque a estrutura vitalista dos centros vitais não responde 
imediatamente na conjuntura da sensibilidade orgânica, posto ser comum que demande um certo 
tempo para que um nível (sutil) se comunique com efetividade sobre o outro (físico). Normalmente, a 
primeira mudança se dá no perispírito para depois atingir o corpo, mas isso demanda um certo tempo, 
a depender de vários fatores: a sensibilidade do assistido, a intensidade da mudança, os tipos de 
fluidos que foram manipulados, a afinidade fluídica entre os pares em operação, a cronicidade da 
doença ou da descompensação, os tipos e as quantidades de dispersivos empregados e até a região 
na qual foi realizada a ação magnética. Em face disso é preciso que o passista tenha muito cuidado 
com a conclusão do trabalho, pois aí já não mais será devida qualquer aplicação objetiva de fluido e 
sim apenas trabalhar os “alinhamentos”, via dispersivos gerais.  

Quando se “acha” ou se sente que já não há necessidade de dispersivos, esse primeiro registro 
diz respeito ao alinhamento na estrutura do circuito vitalista dos centros vitais, mas não fica garantido 
que tal sensação de harmonia tenha atingido o centro de sensibilidade orgânica (do sistema nervoso) 
do assistido. Daí a extrema relevância de se aplicar mais dispersivos que terão agora a função 
precípua de trabalhar a psi-sensibilidade, permitindo que o assistido não só esteja bem, mas que se 
sinta bem. Estes últimos dispersivos, por não terem mais função de ordenação dos centros em si, 
aprofundam-se e refinam seu alcance, acelerando o processo de absorção plena dos fluidos e aclara a 
“sensibilidade” do assistido para o novo status fluídico.  

 
6º Passo:  Terminado o passe, com o assistido ainda no ambiente em que foi atendido o passista 
deverá magnetizar (fluidificar) a água do assistido.  
 

Um organismo magnetizado é semelhante a um veículo abastecido. 
(...) Quando os fluidos são recebidos precisam chegar aos 
pontos-chaves ou focos que estão gerando as descompensações 
nos centros vitais do assistido. Na região ativante, os fluidos mais 

 

200 



 

densos são “quebrados”, por meio de dispersivos, a fim de serem anabolizados, ou seja, assimilados e 
introjetados na estrutura tanto vitalista quanto fisiológica. Chegados a esse ponto, esses fluidos deixam 
de serem elementos de assimilação e passam a realizar a função energética propriamente dita, operam 
a catabolização (liberação de energia). 

Salvo exceções, normalmente os grupos que atendem TDM não estão disponíveis todos os 
dias da semana nem oferecem muitas opções de horários para os assistidos. Ante nossa realidade, o 
mais comum ainda tem sido uma sessão de tratamento por semana, quando o ideal seria, pelo menos, 
três semanas. É aí onde entra a função da água magnetizada ou fluidificação de uma forma ímpar. (...) 
Pois a assimilação das moléculas fluidificadas se dará diretamente pelos órgãos ou centros afetados, 
sem necessidade de haver filtragem nos centros vitais. Todavia, como essa absorção é menor do que a 
que seria captada se a doação fosse diretamente nos centros vitais – caso eles estivessem em pleno 
funcionamento –, o assistido deverá ingerir a água em pequenas doses, várias vezes ao dia – uma 
média de cinco doses por dia.”  

Fazemos uma ressalva para quem queira tomar uma dose única, grande, para evitar ficar 
ingerindo a água várias vezes. Lamentavelmente, não é a mesma coisa nem faz o mesmo efeito, pois 
na ingestão de fluidos através da água magnetizada o organismo costuma “descartar” o que excede às 
necessidades momentâneas, tornando inócuas as moléculas excedentes ou, o que é pior, algumas 
vezes ele se satura e, por conta disso, leva alguns assistidos a passarem mal. 

 
7º Passo:  Ao sair da cabine é conveniente o assistido tomar uma dose de água fluidificada.  

 
Assim, evitamos desgastes imediatos na estrutura que acabou de ser trabalhada, pois os 

suprimentos energéticos mais diretos serão extraídos da água, não provocando fortes sucções nos 
centros que acabaram de ser “aliviados”.  

 
 

Resumo do TDM 1 (Início do tratamento)  
 

Seguindo pesquisas comandadas pelo Grupo Lean (Casa Espírita dirigida por Jacob Melo), foi 
constatado que para melhor eficácia do passe e também para diminuição do tempo de aplicação, o 
ideal é começarmos os dispersivos pelo sistema refluxo dos Centros de Forças. 
 

1.​ Estabelecimento da relação magnética;  
2.​ Dispersão geral por longitudinais ativantes e depois calmante (três a quatro vezes); 
3.​ Localize o esplênico e realize dispersivos transversais localizados somente nas 

estruturas vitais ativantes, seguidos de dispersivos gerais apenas ativante (três a 
quatro vezes).  

4.​ Repita o 2º Passo;  
5.​ Alinhar todos os centros, evitando todos e qualquer tipo de concentrado fluídico em 

qualquer centro vital. 
6.​ Terminado o passe, com o assistido ainda no ambiente em que foi atendido o passista 

deverá magnetizar (fluidificar) a água do assistido. 
7.​ Lembre ao assistido que, ao sair da cabine, é conveniente que ele tome uma dose de 

água fluidificada.  
 
 
 
 
 
 
 

 

201 



 

ANEXO V - NÍVEL 2  DO TDM (TRATAMENTO DE DEPRESSÃO PELO MAGNETISMO)  
 

Quando do assistido saiu do TDM NÍVEL 1 e chegou neste ponto do tratamento, significa dizer 
que já venceu as primeiras dificuldades com a depressão e, mercê de verdadeiras bênçãos, já 
recomeçou a viver e a sentir uma nova qualidade de vida. Ele precisa ter bastante consciência de que 
se o primeiro momento da depressão foi vencido, o caminho que tem a trilhar, pedirá muito cuidado e 
esforço mútuo.  

 
1º Passo: Dispersão geral por longitudinais ativantes (perto) e depois, calmantes (distantes), 
iniciando pelo refluxo dos Centros de Força.  

 
O assistido que iniciou seu tratamento 
motivado por uma depressão demorada e 
profunda e agora chegou ao TDM no nível 2, já 
superou a terrível fase em que não reagia, não 
interagia, quase não falava, praticamente não 
sorria nem conseguia expressar desejo de 
fazer qualquer tratamento. Se ele venceu a 
primeira fase, agora ele já cumprimenta as 
pessoas, escuta, responde, começa a 
expressar opiniões próprias e a relatar algumas 
de suas maiores dificuldades.  
Porém, existe um outro fator a ser muito bem 
considerado: é que existem aqueles assistidos 
que não iniciaram seus tratamentos tendo por 
origem depressões profundas. Estes, ao 
contrário dos primeiros, nem sempre se dão 
conta da necessidade de manter o tratamento 
com muito zelo e cuidado. É comum esses 
assistidos menosprezar os efeitos da água 
fluidificada e, por motivos aparentemente 
irrelevantes, ausentar-se do tratamento de 
quando em vez. Nesses e em outros casos de 
ausência sem tomarem providências para 

“repor” o tratamento perdido, seus retornos recomendam que eles sejam remetidos ao nível 1. Não se 
trata de castigos, mas devemos ter em mente que estamos lidando com questões e matérias por 
demais sutis e repercussivas, as quais, se não forem convenientemente observadas e vividas, 
facilmente podem ser desfeitas, desestruturadas, projetando seus desequilíbrios rumo a complicações, 
gerando recidivas.  

Apesar do otimismo inicial, o início dos passes nesse nível 2 segue um padrão semelhante ao 
do nível 1, pois um pouco de euforia ou de resistência inconsciente da parte do assistido costumam 
mascarar suas “superfícies áuricas”, ou seja, seu aspecto fluídico superficial, portanto, é mais do que 
conveniente fazermos essas rápidas harmonizações ou alinhamentos para que o tato-magnético seja 
mais preciso.  

Recomendo que nesse nível 2 a quantidade inicial de dispersivos gerais ativantes e calmantes, 
seja mais abundante do que no nível 1, porque o assistido já tem melhor estabilidade nas tensões 
superficiais e relaxará melhor ainda com esses dispersivos iniciais.  

 
 
 

 

202 



 

2º Passo: Pelo tato-magnético, localizar, além do centro esplênico, qual está mais 
desorganizado.  

 
Enquanto estávamos no nível 1 do TDM, tínhamos a precaução de 
“cercar” o esplênico de cuidados para que pudéssemos tratá-lo de 
forma independente, por ser ele a princípio, importantíssimo filtro 
vital e o grande responsável pelo circuito geral dos fluidos que 
precisam circular nos organismos do assistido – físico e espiritual. 
Estando ele em funcionamento, podemos a partir de então 
“enxergar” mais acuradamente onde está havendo maiores 
concentrados, mais sérias desarmonias, eventuais ingurgitamentos 
fluídicos ou mesmo quais centros estão mais descompensados 
para partir em busca de suas reorganizações, vitalizações, enfim, 
de seus plenos funcionamentos.  
É importante tentar localizar com bastante precisão qual será o 
próximo centro vital a ser atendido pelo Magnetismo, pois, o que 
será doado ao esplênico não deverá ficar represado num segundo 
ponto crítico. Não é por menos que insisto tanto no aprimoramento 
do tato-magnético.  
Embora não seja regra geral, é muito comum o segundo centro 
vital mais descompensado ser o cardíaco, apesar das fortes e 
sensíveis intercorrências do esplênico sobre o gástrico e o 
genésico. Todavia, como as causas das depressões variam a 

depender dos órgãos diretamente envolvidos, pode ocorrer que o segundo centro vital mais significativo 
a ser tratado seja qualquer outro. Existe uma lógica para a “falência” ser constatada no cardíaco. 
Quando o esplênico entra em desarmonia profunda, daquela que lastreia a queda no abismo da 
depressão, ele tenta se reenergizar, recuperar seu padrão energético, socorrendo-se dos dois centros 
adjacentes, ambos de baixa frequência, portanto, igualmente densos. Esses centros vitais são: acima, 
o gástrico, abaixo, o genésico. O centro esplênico passa a sugar toda a energia desses centros de uma 
forma tão intensa e constante que não deixa espaço para que eles “respirem”, provocando-lhes uma 
aparente falência. Como resultado, as funções associadas sofrem alterações viscerais. Um dos 
sintomas fisiológicos do assistido em depressão grave se verifica no campo alimentar, como a 
inapetência que se verifica numa larga maioria de assistidos, embora em alguns ocorra exatamente o 
oposto; e o sexual, com a libido caindo em praticamente a zero.  

 
3º Passo: Dispersões localizadas no esplênico intercaladas com dispersivos gerais; depois de 
feito isso umas três ou quatro vezes solicitar ao assistido que faça exercícios de respiração 
diafragmática pelo menos 5 (cinco) vezes durante a sessão.  

 
Observe-se, que nesse momento do passe surgiu um novo ingrediente diferente de tudo que 

vimos até então. O assistido será convidado a participar do conjunto de ações do passe de uma forma 
mais efetiva. Ele agora terá que fazer uma respiração especial enquanto o passe, de forma ininterrupta 
está acontecendo. Como normalmente pedimos ao assistido que fique em oração ou pensamentos de 
harmonia durante toda a sessão, torna-se necessário explicar esta parte a ele antes de iniciada a 
aplicação dos passes, a fim de não assustá-lo no momento do aviso.  

A respiração que se irá pedir que ele faça é a diafragmática (encher a barriga de ar, sem elevar 
os ombros ou inchar o peito, enquanto o ar penetra os pulmões até o diafragma). Recomenda-se usar o 
padrão 2-8-4, ou seja, use 2 tempos para inspiração, com os pulmões cheios de ar prenda a respiração 
durante 8 tempos. Em seguida esvazie os pulmões, completamente em 4 tempos, considerando cada 
tempo como sendo a duração média de 1 (um) segundo. Caso o assistido ache muito longo pode-se 
reduzir para 1-4-2. Nesse caso, a inspiração do assistido deverá ser mais forte e rápida e ele já deve 

 

203 



 

ter bastante domínio no envio do ar para o diafragma. Já os assistidos que praticam ioga, meditação ou 
similares, costumam usar padrões mais largos, do tipo 3-12-6 ou 4-16-8. Não importando o padrão 
melhor adaptado ao assistido, recomendo que ele faça essa sequência de respiração em torno cinco 
vezes. Como nessa respiração ocorre uma “ventilação” forte, afetando o sistema linfático (melhorando 
as defesas imunológicas), também favorece uma boa aeração cerebral. Pode ser que algumas pessoas 
sintam uma espécie de vertigem, leves tonturas ou pequenas ânsias, mas nada grave e que não passe 
relativamente rápido. Esse tipo de respiração propicia uma série de variantes, todas muito importantes 
para o circuito fluídico, tanto do assistido, como do magnetizador. Organicamente, a respiração 
diafragmática promove uma verdadeira oxigenação no sistema linfático, limpando-o de muitas 
impurezas aí estacionadas. Consequentemente, a corrente sanguínea fica mais “purificada” e o sistema 
imunológico enriquece-se sobremaneira. Em relação aos centros vitais do assistido, estes são dotados 
de um melhor refinamento fluídico, transformando-o num filtro psíquico de melhor padrão de qualidade. 
Outro aspecto é que essa respiração aciona centros em descompasso e desacelera centros em 
usinagem. Tanto que no dia-a-dia das criaturas, quando algo está muito exaustivo, uma boa dose de 
respiração diafragmática ajuda a estancar as perdas e reordena o clima interior que é sentido pela 
pessoa.  

 
4º Passo: Dispersão localizada ativante num outro centro que esteja em grande desarmonia. 
(Escolher apenas um além do esplênico).  

 
De início, devemos fazer com esse “novo” centro vital o 
mesmo que já fizemos com o esplênico, quando iniciamos o 
TDM, em sua fase 1, ou seja, devemos dispensá-lo bastante 
a fim de realinhá-lo, equilibrá-lo, reajustá-lo, deixá-lo 
preparado para voltar a realizar plenamente suas funções 
vitais.  
A fim de evitar qualquer dúvida, vamos detalhar melhor aqui o 
procedimento prático mais recomendado nos TDMs.  
Quando uma aplicação concentrada – seja ativante ou 
calmante – for realizada em quaisquer centros, opte-se 
sempre pelo seguinte método: faça ali apenas um pouco de 
concentrado e, logo em seguida, realize uma série de 
dispersivos localizados, no mesmo padrão com que foi feita a 
doação, ou seja, se houve concentrado nos ativantes, a 
dispersão localizada será ativante, se foi calmante, a 
dispersão localizada será calmante. E tal procedimento se 
repetirá tantas vezes quantas forem necessárias, pois assim 
o assistido assimilará melhor e com mais profundidade os 
fluidos doados e a possibilidade de haver desconfortos ou 

sequelas fica bastante reduzida. Além disso, o magnetizador sofrerá menores perdas fluídicas e, nos 
tato magnéticos que realizar na verificação de como o assistido está reagindo, terá muito melhor 
sensibilidade para aferir com mais precisão toda a ocorrência. Todavia, se mesmo após esses cuidados 
o magnetizador não perceber os efeitos esperados, interponha-se uma série de dispersivos gerais, nos 
dois níveis, ativantes e calmantes, a fim de “forçar” o alinhamento dos centros vitais.  

Um dado observado é que, mesmo não tendo o magnetizador, até esse ponto do TDM, tratado 
diretamente os centros genésico e gástrico, por essas alturas o assistido já voltou a ter prazer em se 
alimentar e suas funções de libido já retornaram ao normal. Isso comprova a hipótese de que o 
desarranjo localizado nesses centros são, na sua grande maioria, reflexos de desarranjos do esplênico.  

 

 

204 



 

5º Passo: No final da série, fazer pequenas concentrações, por imposição, no esplênico, 
intercalando-as com dispersões localizadas do mesmo teor, em todo caso evitando grandes 
concentrações fluídicas nesse ou em qualquer outro centro vital.  

 
A necessidade de se retornar a atender o esplênico após o procedimento num outro centro é 

porque, em sua função de filtro, ele precisa ser bem assistido, pelo menos por dois motivos. Primeiro, 
porque outros centros poderão “pedir” fluidos a ele ou mesmo projetar fluidos para que ele filtre de 
forma mais eficaz e isso pede um esforço que, devido ao período de estagnação em que esteve, talvez 
não tenha condições de realizar se não receber um “reforço fluídico”. E segundo, porque será através 
dessa doação nesse centro nesta ocasião que se terá as melhores condições de se perceber como ele 
está se desenvolvendo. Por isso, é recomendado, com muita insistência, que sejam evitadas as 
grandes doações e/ou concentrações fluídicas. Não podemos recuperar um assistido por um caminho e 
encharca-lo de concentrados por outro.  

 
6º Passo: Alinhar todos os centros, podendo ser usadas técnicas conjugadas de imposição com 
dispersão (imposição no coronário e dispersão nos demais centros – lembrando para, em 
seguida, dispersar bastante o coronário) e tratar bem a psi-sensibilidade (com mais dispersivos 
gerais). A partir desse ponto, na sessão, evitar todo e qualquer tipo de concentrado.  

 
Como no nível 1 do TDM, tínhamos um quadro onde 
praticamente todos os centros vitais estavam 
descompensados, com vários deles congestionados, não 
era recomendável que se fizesse qualquer tipo de 
concentração fluídica em quaisquer centros, até mesmo 
o uso de variantes de técnicas deveria ser muito bem 
pesado e medido.  
Todo magnetizador atento sabe que, após uma ação 
fluídica num assistido, é necessário um alinhamento 
entre os vários centros vitais, tanto para que todo o 
cosmos orgânico e perispiritual funcionem equilibrada e 
harmonicamente como para deixar o assistido 
sentindo-se bem e gratificado com a renovação de seu 
estado como um todo. Existem técnicas como as 
longitudinais completas – também conhecidas como 
grande corrente, que podem resultar melhor tanto em 
eficiência quanto em rapidez nos efeitos. Esta técnica 
envolve, a um só tempo, imposição e dispersão. A 
imposição é realizada com uma mão sobre o coronário – 
alto da cabeça – enquanto a outra percorrerá, com 

agilidade e rapidez todos os demais centros vitais. Como sabemos, tal procedimento provoca uma 
espécie de arrastamento dos fluidos que estão sendo concentrados no coronário, fazendo-o passar 
vigorosamente por todos os centros, numa espécie de vazão sob pressão, o que leva os centros a se 
reconhecerem, de fato, como interdependentes. Entrementes, vale salientar que o procedimento 
dispersivo, por ser feito por técnica longitudinal enquanto a imposição é fortemente concentradora, 
aquele quase nunca consegue “arrastar” todos os fluidos concentrados no coronário. Daí surgir a 
necessidade de se fazer dispersivos localizados no coronário quando cessada a técnica conjunta ou 
mesmo em intervalos desta. E, para se ter mais segurança, depois da dispersão localizada no 
coronário, vale fazer mais alguns alinhamentos gerais, pois com isso coloca-se o coronário no mesmo 
padrão dos demais e ainda se trabalha a psi sensibilidade do assistido.  

 

 

205 



 

7º Passo: Terminado o passe, como o assistido ainda no ambiente em que foi atendido, o 
passista deverá magnetizar (fluidificar) a água do assistido.  

 
Primeiro devemos solicitar ao assistido que levante da maca ou cadeira com cuidado, que ele 

fique em pé, para o passista poder aplicar passes dispersivos no centro de força Umeral, ao menos 5 
movimentos. 

Após a aplicação final dos dispersivos, recomendamos que seja feita 
a água fluidificada, destinada à manutenção de seu padrão de 
recuperação e estabilidade fluídica, o qual foi induzido pelos passes. 
Segundo, sendo o próprio magnetizador ou passista que fez o passe 
é quem fluidifica a água, a relação magnética já estabelecida entre o 
par, passista e assistido, favorece à “compatibilidade” dos fluidos ali 
dispostos em relação às necessidades do assistido.  
Poder-se-á perguntar se tem problema, se for outro magnetizador 
quem fluidificar a água. Problema, propriamente falando, não tem, 
mas perde-se em poder de combinação, já que, uma afinidade 

magnética já ficou estabelecida entre doador e o receptor, afinidade essa que predispõe as 
psi-moléculas da água a serem melhor assimiladas pelo assistido.  

 
8º Passo: Ao sair da cabine é conveniente o assistido tomar uma dose de água fluidificada.  

 
Lembremos que em tese, apenas dois centros vitais estão sendo trabalhados mais 

objetivamente nesse nível. Isto indica que outros podem estar precisando receber fluidos renovados, 
mas, como já vimos anteriormente, não convém expor o assistido nesse estado a uma movimentação 
profunda em vários centros de uma só vez. Portanto, além da água magnetizada, ao final dos passes, 
servir como o complemento ideal para tudo o que foi feito, ela ainda servirá para “abastecer” os outros 
centros vitais que não foram atendidos diretamente.  

 
Resumo do TDM 2 (assistido começou a reagir positivamente após algumas sessões) 
 

1.​ Dispersão geral por longitudinais ativantes (perto) e depois calmante (longe), iniciando 
pelo refluxo dos Centros de Força; 

2.​ Pelo tato-magnético, localizar, além do centro esplênico, qual está mais desorganizado; 
3.​ Dispersões localizadas no esplênico intercaladas com dispersivos gerais; depois de 

feito isso umas três ou quatro vezes, solicitar ao assistido que faça exercícios de 
respiração diafragmática pelo menos 5 (cinco) vezes durante a sessão.  

4.​ Dispersão localizada ativante num outro centro que esteja em grande desarmonia. 
(escolher apenas um além do esplênico);  

5.​ No final da série, fazer pequenas concentrações, por imposição, no esplênico, 
intercalando-as com dispersões localizadas do mesmo teor, em todo caso evitando 
grandes concentrações fluídicas nesse ou em qualquer outro centro vital;  

6.​ Alinhar todos os centros, podendo ser usadas técnicas conjugadas de imposição com 
dispersão (imposição no coronário e dispersão nos demais centros – lembrando para 
em seguida, dispersar bastante o coronário) e tratar bem a psi-sensibilidade (com 
dispersivos gerais). A partir desse ponto, na sessão, evitar todo e qualquer tipo de 
concentrado;  

7.​ Aplicação de Dispersivos no centro de força Umeral (5 vezes). Fluidificar a água. 
8.​ Ao sair da cabine é conveniente o assistido tomar uma dose de água fluidificada.  

 
 
 

 

206 



 

ANEXO VI - NÍVEL 3  DO TDM (TRATAMENTO DE DEPRESSÃO PELO MAGNETISMO)  
 

 
O assistido que já se encontra em Nível 3, está em franca recuperação e, por isso mesmo, um 

dos grandes cuidados que devemos ter nesse momento é motivá-lo a seguir com o tratamento. Ocorre 
que, chegando até aqui, o assistido estará se sentindo tão bem como há muito tempo não se sentia e 
isso pode levá-lo a pressuposição de que já está plenamente curado. Entretanto, ele ainda precisa 
prosseguir com “o tratamento a fim de estabilizar de forma bastante segura seu estado geral – 
orgânico, perispiritual, emocional e espiritual – e evitar ao máximo as possibilidades de recaídas, as 
quais, acredito, serão sempre muito danosas, posto que, dentre outros fatores, despertarão ou 
aumentarão nele a descrença na melhora.  
 
1º Passo: Inicie-se pelo tato-magnético; 
 

Ao contrário do que foi feito nos primeiros momentos do tratamento, 
agora chegou a hora de sentirmos e conhecermos como 
verdadeiramente está nosso assistido. Por isso, logo após 
estabelecermos a relação magnética passamos diretamente para o 
tato-magnético. Nossa atenção deve estar bem centrada a fim de 
fazermos uma criteriosa avaliação e consequentemente comparação. 
Desta forma obteremos um “retrato” mais exato acerca do que de 
fato se passa nos campos vitais dos assistidos e, pelo menos nas 
duas primeiras sessões deste nível, poderemos avaliar se eles estão, 
incontestavelmente, na condição ideal para seguir o TDM no nível 3. 
Uma observação valiosa: caso, pelo tato-magnético, identifiquemos 
que o assistido deve continuar no segundo nível do TDM, 
procedamos imediatamente como recomenda o nível 2 e indiquemos 
isso na ficha do assistido para que a avaliação posterior cheque 
melhor qual nível ou orientação seguir.  
 
 

2º Passo: Dispersão geral por longitudinais ativantes (perto) e depois calmante (longe);  
 
Depois de todas as observações feitas no tato-magnético, vamos às dispersões 
gerais, nos dois níveis, ou seja, ativante e calmante, para começarmos favorecendo à 
estabilização superficial das tensões fluídicas do assistido. Devo salientar que o 
magnetizador ou passista não deve ter pressa nesses dispersivos, podendo fazê-lo 
repetidas vezes, até sentir que o assistido esteja bastante harmonizado consigo 
mesmo – falo aqui, sobretudo, no sentido fluídico.  
 
 

3º Passo: Pelo tato-magnético, localizar além do esplênico, quem está mais desorganizado.  
 

Neste novo tato-magnético, o sentido de comparação, referido no momento acima, deve ser 
bastante caracterizado e vivido, pois as informações obtidas no primeiro tato-magnético deverão agora 
ser confrontadas com o resultado deste novo tato, realizado após as dispersões. Muito provavelmente 
serão registradas diferenças bastante consideráveis e é quase certo que outros centros vitais deixarão 
suas “marcas” de carência, ineficiência ou mesmo de superação bem perceptíveis. Mesmo sendo certo 
que mais de um centro vital será localizado como em descompensação, fiquemos atentos para 
determinar, segundo nossa percepção, qual o mais necessitado.  

 

 

207 



 

4º Passo: Dispersões localizadas no esplênico intercaladas com dispersivos gerais; depois de 
feito isso umas três ou quatro vezes solicitar ao assistido que faça exercícios de respiração 
diafragmática pelo menos 5 (cinco) vezes durante a sessão enquanto são realizados mais 
dispersivos localizados no esplênico.  

 
Apesar de no nível 3 do TDM o assistido já “aceitar” fluidos e manipulações fluídicas em 

praticamente todos os seus centros vitais, não podemos deixar de perceber a importância do 
tratamento no esplênico. Por isso mesmo, nossa primeira ação efetiva será sobre esse centro, 
descongestionando-o, por dispersivos localizados e, logo de imediato, realinhando-o, através de 
dispersivos gerais do mesmo sentido (ativantes ou calmantes, conforme o caso). A interposição da 
respiração diafragmática por ao menos 5 vezes durante a sessão, este tipo de respiração é muito 
valiosa no instante imediato, quando então o magnetizador estará realizando vigorosos dispersivos 
localizados sobre o centro esplênico.  

 
5º Passo: Fazer concentrados ativantes e calmantes no esplênico (de acordo com a necessidade 
de cada caso), intercalados pelos dispersivos correspondentes (após uma série de cada 5 
concentrados, o magnetizador deverá fazer respiração diafragmática para evitar maiores 
desgastes ou concentrados muito fortes).  
 

A ação dos concentrados neste momento é a realização do “sonho” dos centros vitais, pois eles 
estão prontos para exercerem suas funções da forma mais perfeita possível. Uma nova disposição 
parece dotar os centros vitais de uma ansiedade de realização, predispondo-os às tarefas que os 
aguardam. Todavia, a teoria e a prática da ação nos centros vitais nos demonstram que não é boa 
providência encharcá-los de fluidos de uma só vez, sob pena de congestiona-los. Assim, a cada 
concentrado fluídico intercala-se uma série de dispersivos localizados, do mesmo sentido, sempre 
evitando fazer concentrados muito demorados.  

A ressalva para o magnetizador ou passista aqui é que esse momento é um dos mais 
desgastantes, fluidicamente falando. Por isso mesmo é requerido um cuidado especial quanto a isso a 
fim de que não se onere muito a economia fluídica. Para tanto, recomendo que após uma série de 5 
(cinco) concentrados, intercalados por dispersivos, o magnetizador faça respiração diafragmática – no 
mínimo umas três vezes. Não é necessário que o magnetizador pare a magnetização para realizar a 
respiração, a não ser que ele tenha dificuldade de agir enquanto faz esse tipo de exercício.  

A respiração diafragmática ajuda bastante ao magnetizador, tanto fazendo com que haja uma 
diminuição da usinagem – que, em se tratando de TDM, normalmente é muito intensa – como 
equilibrando seus próprios centros vitais, evitando ou, no mínimo, diminuindo a possibilidade de uma 
fadiga fluídica.  
 
6º Passo: Quando o assistido já estiver muito bem no tratamento, tentar imposição por impacto 
ou circulares no esplênico e noutros centros que não sejam o coronário nem o cardíaco.  
 

É sabido que a imposição por impacto é uma técnica muito concentradora e, por agir desde os 
calmantes até os ativantes de uma forma muito brusca e intensa, tanto manipula os fluidos de uma 
forma bastante eficiente e concentrada como pode fazer com que assistidos com maior sensibilidade 
magnética registrem o impacto dessa aplicação. Por outro lado, a eficiência da técnica é muito 
evidente, mas só funciona sem maiores “traumas” se o centro receptor estiver muito bem equilibrado. 
Havendo dúvidas quanto a essa situação de equilíbrio por parte do centro esplênico do assistido, o 
magnetizador pode optar pelos circulares, que são igualmente muito concentradores – de certa forma 
são até mais concentradores do que as imposições por impacto –, mas não geram tanto desconforto. A 
vantagem maior das imposições por impacto é que a absorção dos fluidos doados se dá de uma forma 
mais harmônica em todos os níveis, de uma só vez, ou seja, a concentração de fluidos começa desde 

 

208 



 

os níveis calmantes até as regiões mais ativantes e isso gera uma situação de equilíbrio geral e mais 
harmonioso no centro vital.  

Caso tenha optado pelos circulares, pode-se usar conjugadamente, o sopro frio, de forma 
localizada, no mesmo esplênico, com o qual se trabalha a região calmante.  

Relembrando que estas duas técnicas são fortemente concentradas e que nosso assistido de 
TDM não pode ser sobrecarregado de fluidos até que sua alta tenha sido seguramente confirmada, 
devemos evitar aplicar essas técnicas sobre o coronário e o cardíaco a fim de não tumultuá-los ou 
sobrecarregá-los.  

 
7º Passo: Alinhar todos os centros, podendo ser usadas técnicas conjugadas de imposição com 
dispersão (imposição no coronário e dispersão nos demais centros – lembrando para, em 
seguida, dispersar bastante o coronário) e tratar bem a psi-sensibilidade (com mais dispersivos 
gerais). A partir desse ponto, na sessão, evitar todo e qualquer tipo de concentrado.  

 
A imposição no coronário pode deixar algum tipo de congestionamento naquele 
centro vital, motivo pelo qual, em casos de imposição com dispersivos, conforme 
sugerido, este centro seja seguro e convenientemente dispersado. Outrossim, 
as grandes correntes nem sempre são bem conseguidas por quem não tenha 
capacidade suficiente habilidade para fazer esse tipo de movimento. Ante essa 
impossibilidade, trabalhe-se como for mais conveniente, o que, na maioria dos 
casos, será a opção dos longitudinais gerais. Lembrando que em assistidos que 
sofreram depressões, o cuidado com a harmonização da psi-sensibilidade é de 
fundamental importância.  
 

8º Passo: Disperse-se bastante ao final, nos níveis ativantes e calmantes. Nesse caso, é 
conveniente usar a técnica perpendicular (de preferência com o assistido em pé).  
 

Usando da técnica do passe perpendicular, o ideal é que o passista inicie envolvendo o 
coronário como se fossem fazer transversais cruzados e quando for realizando a descida das mãos 
envolva os demais centros. Contudo, durante a descida das mãos é muito conveniente que nalgumas 
passagens pelo menos uma das mãos venha descendo exatamente sobre a região do esplênico, que é 
o centro vital com o qual vimos tratando com mais cuidado ao longo de todo TDM. É comum não se ter 
essa atenção e, se tal se der, esse alinhamento não muito perfeito do esplênico pode deixar pequenos 
desconfortos no assistido ou ainda retardar uma melhora que poderia ser mais rápida.  

 
9º Passo: Terminado o passe, com o assistido ainda no ambiente em que foi atendido, o passista 
deverá magnetizar (fluidificar) a água do assistido.  
 

E, conforme já explicamos – e reforcei em idênticos itens nos dois níveis anteriores –, o ideal é 
que o próprio magnetizador que fez o passe também magnetize a água por conta da relação magnética 
já estabelecida por ocasião do passe.  

 
10º Passo: Ao sair da cabine é conveniente o assistido tomar uma dose de água fluidificada. 
 

 “Complemento indispensável do tratamento por ação magnética, lembrar sempre ao assistido 
para permanecer em estado de oração enquanto toma essa dose de água magnetizada logo após o 
recebimento do passe. Adite-se, nas informações ao assistido, que ele mantenha o clima de oração e 
confiança pelo maior prazo de tempo possível, já que isso também é muito conveniente para a 
estabilidade das mudanças fluídicas em seu favor”.  359

359 MELO, Jacob. Roteiro utilizado nos tratamentos de depressão por magnetismo – TDM. In “A cura da depressão 
pelomagnetismo”, pp. 103 a 141. 

 

209 



 

Resumo do TDM 3 (assistido em franca recuperação) 
 

1.​ Inicie-se pelo tato-magnético; 
2.​ Dispersão geral por longitudinais ativantes (perto) e depois calmante (distantes); 
3.​ Pelo tato-magnético, localizar, além do esplênico, quem está mais desorganizado; 
4.​ Dispersões localizadas no esplênico intercaladas com dispersivos gerais; depois de feito isso 

umas três ou quatro vezes solicitar ao assistido que faça exercícios de respiração diafragmática 
pelo menos 5 (cinco) vezes durante a sessão enquanto são realizados mais dispersivos 
localizados no esplênico;  

5.​ Fazer concentrados ativantes e calmantes no esplênico (de acordo com a necessidade de cada 
caso), intercalados pelos dispersivos correspondentes (após uma série de cada 5 
concentrados, o magnetizador deverá fazer respiração diafragmática para evitar maiores 
desgastes ou concentrados muito fortes);  

6.​ Quando o assistido já estiver muito bem no tratamento, tentar imposição por impacto ou 
circulares no esplênico e noutros centros que não sejam o coronário nem o cardíaco.  

7.​ Alinhar todos os centros, podendo ser usadas técnicas conjugadas de imposição com 
dispersão (imposição no coronário e dispersão nos demais centros – lembrando para, em 
seguida, dispersar bastante o coronário) e tratar bem a psi-sensibilidade (com mais dispersivos 
gerais). A partir desse ponto, na sessão, evitar todo e qualquer tipo de concentrado;  

8.​ Disperse-se bastante ao final, nos níveis ativantes e calmantes. Nesse caso, é conveniente 
usar técnica perpendicular (de preferência com o assistido em pé);  

9.​ Terminado o passe, com o assistido ainda no ambiente em que foi atendido, o passista deverá 
magnetizar (fluidificar) a água do assistido.  

10.​Ao sair da cabine é conveniente o assistido tomar uma dose de água fluidificada.  
 
 
Quando dar alta 
 

Eis um problema delicado. É delicado porque só o Magnetismo não vai resolver toda a 
complexidade que envolve a depressão, uma vez que o assistido, além de aderir ao tratamento médico, 
precisa se auto ajudar mudando sua faixa vibratória com pensamentos mais otimistas, cultivando fé em 
Deus. Além disso, necessita ocupar a mente e as mãos com pequenos trabalhos de ajuda ao próximo, 
conforme a advertência de Jesus: “Ajuda-te que o céu te ajudará.” (Mat. 7:7 a 11).  

 
Considerações finais 
 

Caríssimos irmãos! Ao término de nossas informações básicas aos que desejam preparar para 
o magnífica tarefa do passe espiritual e magnético, esperamos que o nosso singelo trabalho de 
compilação de texto tenha colaborado para que possam servir como instrumento dos Bons Espíritos no 
trabalho semanal de doação fluídica comum nas cabines de passe das reuniões pública e de 
tratamento espiritual, auxiliando todos que necessitam de reposição energética.  

A nossa confrade e oradora espírita Therezinha Oliveira assevera: “O passe na casa espírita 
representa um bom recurso de auxílio às pessoas que estejam enfermas, ou desgastadas 
emocionalmente ou, ainda, sob assédio de maus espíritos”.  

O exercício do trabalho do passe e da mediunidade curadora é um trabalho que exige dos 
candidatos ponderação e análise de si mesmos, pois ao contrário da mediunidade tarefa – em suas 
diversas variedades – em que o medianeiro, se vê muitas vezes, constrangido a exercê-la, mercê de 
seus graves comprometimentos com Espíritos necessitados e ignorantes da retaguarda que o 
espicaça; a mediunidade “curadora” é exercida, na maioria das vezes, por livre e espontânea vontade 
do aspirante.  

 

210 



 

Nesse sentido, são muitos os que se demoram no aguardo do desabrochar de potencialidades 
especiais como afirma o instrutor Alexandre em missionários da luz: “São muito raros, porém, os 
companheiros que demonstram a vocação de servir espontaneamente. Muitos, não obstante bondosos 
e sinceros nas suas convicções, aguardam a mediunidade curadora, como se ela fosse um 
acontecimento miraculoso em suas vidas e não um serviço do bem, que pede do candidato, o esforço 
laborioso do começo”.  360

O labor comum do passe é na maioria dos casos, consequência da realização da primeira 
(mediunidade). Entretanto, a especificação da tarefa (magnetização) exige perseverante estudo, 
dedicação, abnegação, amor ao semelhante e acima de tudo, profundo amor ao trabalho.  

Aqueles que buscam esse desiderato precisam de um mínimo de humildade. Humildade para 
submeter-se a um longo aprendizado, pois a maioria de nós ainda não conquistou esse patrimônio 
Divino – o Dom de curar espontaneamente – humildade para estudar muito e estudar com mente de 
aprendiz, ou seja, desprovido de velhos atavismos ou ideias preconcebidas. E, confiança plena em 
Deus para afastarmos de nós os temores muitas vezes, infundados do fantasma da mistificação.  

Quando nos revestimos de humildade diante da Espiritualidade, convictos de que nada 
possuímos de nós mesmos, que tudo é empréstimo divino, descortinamos novos rumos e o caminho 
iluminado no trabalho com Jesus resplandecerá aos nossos pobres olhos mortais. Enfim, aqueles que 
desejam realizar o trabalho do magnetismo precisam, após minucioso estudo, integrar um grupo que 
realiza esse trabalho com seriedade a fim de ganhar segurança e experiência.  

Lembremos que o assunto é complexo, e que na condição de eternos aprendizes, estamos 
ainda longe da compreensão integral do mesmo, até porque novos estudos surgem com relativa 
frequência. Estudiosos e experimentadores encontram-se debruçados nas pesquisas desse 
surpreendente recurso espiritual, empregado no tratamento das enfermidades orgânicas, mas acima de 
tudo, perispiritual como bem salientou Kardec: “No conhecimento do perispírito está a chave de 
inúmero problemas até hoje insolúveis”.  Portanto, tenhamos em mente: nosso conhecimento do 361

assunto não está concluído, está apenas começando, pois muitos outros pesquisadores estão a 
caminho com novos conhecimentos e experiências.  

Compilamos também alguns textos sobre aplicação do passe para as reuniões mediúnicas com 
base nas técnicas utilizadas pelo nosso confrade Jacob Melo, no tratamento da depressão pelo 
Magnetismo, dispondo-os no anexo acima. Entretanto, aqueles que se interessar em colocar em prática 
essas técnicas, deve antes, aprofundar-se no assunto e se possível, ler um pequeno volume a 
propósito das técnicas, “Aprendendo com os Espíritos” compilado pela equipe do projeto Manoel 
Philomeno de Miranda, das obras do autor.  

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

361 KARDEC, Allan. Da ação dos Espíritos sobre a matéria. In “O Livro dos Médiuns”, cap. I, item 54. 

360 XAVIER, Francisco Cândido. Passes. In “Missionários da luz”, cap. 19, p. 322. 

 

211 



 

GUIA PRÁTICO 
TDM - Nível 1 
(Início do tratamento)  
 

Seguindo pesquisas comandadas pelo Grupo Lean (Casa Espírita dirigida por Jacob Melo), foi 
constatado que para melhor eficácia do passe e também para diminuição do tempo de aplicação, o 
ideal é começarmos os dispersivos pelo sistema refluxo dos Centros de Forças. 
 

1.​ Estabelecimento da relação magnética com o assistido;  
2.​ Dispersão geral por longitudinais ativantes e depois calmante (três a quatro vezes); 
3.​ Localize o esplênico e realize dispersivos transversais localizados somente nas 

estruturas vitais ativantes, seguidos de dispersivos gerais apenas ativantes (três a 
quatro vezes).  

4.​ Repita o 2º Passo;  
5.​ Aplicar dispersivos transversais em todos os centros, evitando todos e qualquer tipo de 

concentrado fluídico em qualquer centro vital. 
6.​ Harmonize os centros de força utilizando Passes Dispersivos Perpendiculares.  
7.​ Terminado o passe, com o assistido ainda no ambiente em que foi atendido o passista 

deverá magnetizar (fluidificar) a água do assistido. 
8.​ Lembre ao assistido que, ao sair da cabine, é conveniente que ele tome uma dose de 

água fluidificada.  

TDM - Nível 2 
(assistido começou a reagir positivamente após algumas sessões) 

 
1.​ Estabelecimento da relação magnética com o assistido;  
2.​ Aplicar passes dispersivos longitudinais na região ativante (perto) e depois calmante 

(longe), iniciando pelo refluxo dos Centros de Força; 
3.​ Pelo tato-magnético, localizar, além do centro esplênico, qual o outro centro de força 

que está mais desorganizado; 
4.​ Aplicar dispersivos transversais localizados no centro de força esplênico, intercaladas 

com dispersivos gerais, podendo ser utilizado os passes dispersivos longitudinais; 
depois de feito isso umas três ou quatro vezes, solicitar ao assistido que faça 
exercícios de respiração diafragmática pelo menos 5 (cinco) vezes durante a sessão.  

5.​ Dispersão localizada ativante num outro centro que esteja em grande desarmonia. 
(escolher apenas um além do esplênico);  

6.​ Aplique passe de imposição de mãos, com pequenas concentrações, no centro de 
força esplênico, intercalando-as com dispersões localizadas do mesmo teor, em todo 
caso evitando grandes concentrações fluídicas nesse ou em qualquer outro centro vital;  

7.​ Aplicar passes dispersivos transversais em todos os centros, podendo ser usadas 
técnicas conjugadas de imposição com dispersão (imposição no coronário e dispersão 
nos demais centros – lembrando para em seguida, dispersar bastante o coronário) e 
tratar bem a psi-sensibilidade (com dispersivos gerais). A partir desse ponto, na 
sessão, evitar todo e qualquer tipo de concentrado;  

8.​ Aplicar passes dispersivos transversais no centro de força Umeral (5 vezes). Fluidificar 
a água. 

9.​ Harmonize os centros de força utilizando Passes Dispersivos Perpendiculares.  
10.​Terminado o passe, com o assistido ainda no ambiente em que foi atendido o passista 

deverá magnetizar (fluidificar) a água do assistido. 
11.​ Ao sair da cabine é conveniente o assistido tomar uma dose de água fluidificada.  

 

212 



 

TDM - Nível 3 
 
 
IMPORTANTE! 
O assistido somente chega a esta fase quando já está bem reequilibrado, pois estará caminhando para 
a alta. 
 
Passos: 
 

1.​ Estabelecimento da relação magnética com o assistido;  
2.​ Aplicar passes dispersivos longitudinais na região ativante (perto) e depois calmante (longe), 

iniciando pelo refluxo dos Centros de Força; 
3.​ Pelo tato-magnético, localizar, além do esplênico, quem está mais desorganizado; 
4.​ Aplicar passes dispersivos transversais localizadas no centro de força esplênico intercaladas 

com passes dispersivos longitudinais em todos os refluxos dos centros de força; depois de feito 
isso umas três ou quatro vezes solicitar ao assistido que faça exercícios de respiração 
diafragmática pelo menos 5 (cinco) vezes durante a sessão enquanto são realizados mais 
dispersivos localizados no esplênico;  

5.​ Aplicar passes dispersivos transversais na região ativante de um outro centro de força que 
esteja em grande desarmonia. (escolher apenas um além do esplênico);  

6.​ Aplicar passes de imposição de mãos ativantes e/ou calmantes no esplênico (de acordo com a 
necessidade de cada caso), intercalados pelos passes dispersivos transversais 
correspondentes (após uma série de cada 5 concentrados, o magnetizador deverá fazer 
respiração diafragmática para evitar maiores desgastes ou concentrados muito fortes);  

7.​ Quando o assistido já estiver muito bem no tratamento, tentar o passe de imposição por 
impacto ou circulares no esplênico e noutros centros que não sejam o coronário nem o 
cardíaco.  

8.​ Aplicar passes dispersivos transversais em todos os centros, podendo ser usadas técnicas 
conjugadas de imposição com dispersão (imposição no coronário e dispersão nos demais 
centros – lembrando para, em seguida, dispersar bastante o coronário) e tratar bem a 
psi-sensibilidade (com mais dispersivos gerais). A partir desse ponto, na sessão, evitar todo e 
qualquer tipo de concentrado;  

9.​ Harmonize os centros de força utilizando Passes Dispersivos Perpendiculares.  
10.​Terminado o passe, com o assistido ainda no ambiente em que foi atendido, o passista deverá 

magnetizar (fluidificar) a água do assistido.  
11.​ Ao sair da cabine é conveniente o assistido tomar uma dose de água fluidificada.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

213 



 

 
 
 

 
ANEXO VII - TATO MAGNÉTICO 
 

O tato magnético mais não é do que a capacidade (que alguns possuem e outros – uma grande 
maioria – podem desenvolver) de sentir, perceber, registrar e até diagnosticar o que um paciente está 
sentindo, onde ou do que está acometido. Mas, dizem alguns, que nos livros básicos do Espiritismo não 
se fala do tato magnético. É verdade, pelo menos nessa grafia, não fala mesmo. Mas... que tal relermos 
pelo menos isso que está registrado em O Livro dos Espíritos (“Resumo teórico do sonambulismo, do 
êxtase e da dupla vista”, no item 455)?  

“A emancipação da alma se verifica às vezes no estado de vigília e produz o fenômeno 
conhecido pelo nome de segunda vista ou dupla vista, que é a faculdade graças à qual quem a possui 
vê, ouve e sente além dos limites dos sentidos humanos. Percebe o que existe até onde estende a 
alma a sua ação. Vê, por assim dizer, através da vista ordinária, e como por uma espécie de miragem”. 

“O poder da vista dupla varia, indo desde a sensação confusa até a percepção clara e nítida 
das coisas presentes ou ausentes. Quando rudimentar, confere a certas pessoas o tato, a perspicácia, 
uma certa segurança nos atos, a que se pode dar o qualificativo de precisão de golpe de vista moral. 
Um pouco desenvolvida, desperta os pressentimentos. Mais desenvolvida mostra os acontecimentos 
que deram ou estão para dar-se”. 

Tranquilamente posso assegurar que o que chamamos e conhecemos como tato magnético 
nada mais é do que uma das variantes do fenômeno chamado dupla vista. Afinal, o tato magnético nos 
permite uma percepção além dos limites dos sentidos humanos e, alguns, confere o tato, a perspicácia, 
uma certa segurança.  

Mas, como a justificar o fato de Kardec não ter sido muito explícito nesta, como em outras 
questões do Magnetismo, recordemos aqui o que ele anotou em um dos seus mais brilhantes artigos 
acerca do Magnetismo e o Espiritismo:  

“Dos fenômenos magnéticos, do sonambulismo e do êxtase às manifestações espíritas há 
apenas um passo; sua conexão é tal que, por assim dizer, é impossível falar de um sem falar do outro. 
Se tivermos que ficar fora da ciência do Magnetismo, nosso quadro ficará incompleto e poderemos ser 
comparados a um professor de Física que se abstivesse de falar da luz. Contudo, como o Magnetismo 
já possui entre nós órgãos especiais justamente acreditados, seria supérfluo insistirmos sobre um 
assunto tratado com superioridade de talento e de experiência. A ele (o Magnetismo) não nos 
referimos, pois, senão acessoriamente, mas de maneira suficiente para mostrar as relações íntimas das 
duas Ciências que, na verdade, não passam de uma”. ​362

​ Além da ligação direta do Magnetismo com o Espiritismo, também dá base ao conhecimento do 
tato magnético, a sua existência inclusive, muitas vezes, à revelia de muitos possuidores dessa 
preciosa leitura fluídica ou energética.  

E será viável se desenvolver o tato magnético? 
 Voltemos a Allan Kardec, novamente em O Livro dos Espíritos: 

450.​ “A dupla vista é suscetível de desenvolver-se pelo exercício?” 
“Sim, do trabalho sempre resulta o progresso e a dissipação do véu que encobre as coisas.”  

a.​ Esta faculdade tem qualquer ligação com a organização física?  
“Incontestavelmente, o organismo influi para a sua existência. Há organismos que lhe são 

refratários.”  
E completemos essas respostas com o que ele anotou em A Gênese, Cap. 14, item 22:  

362 KARDEC, Allan. Revista Espírita, Março de 1858, in “Magnetismo e Espiritismo”.  

 

214 



 

“É nas propriedades e nas irradiações do fluido perispirítico que se tem de procurar a causa da 
dupla vista, ou vista espiritual, a que também se pode chamar vista psíquica, da qual muitas pessoas 
são dotadas, frequentemente a seu mau grado, assim como da vista sonambúlica”.  

Portanto, é perfeitamente possível o desenvolvimento dessa prática, e aqui trago o que há de 
mais simples nesse exercício. 

Como nem todos os magnetizadores trazem o tato magnético desenvolvido espontaneamente, 
muitas vezes é preciso treiná-lo, dar-lhe precisão. Os exercícios costumam se dar pela aproximação, 
lenta e gradual, da ou das mãos do magnetizador em direção ao magnetizado, oportunidade em que o 
magnetizador deve estar bastante atento para a infinidade de sensações que poderão ocorrer enquanto 
“tateia” – quase sempre sem toque físico – os campos magnéticos do magnetizado. Obviamente que 
haverá necessidade de confrontação entre o que ele percebe e o que o assistido sente, pois dessa 
forma, ele vai se assenhoreando do que cada percepção psico-tátil vai lhe dizendo.  

Tomemos, por exemplo, um assistido com câncer em uma mama. Independente do 
magnetizador saber disso ou não, ele sentirá, quando passar a ou as mãos por aquela região, algo 
gerando uma sensação, um tipo de registro não comum aos demais, em relação àquele assistido. 
Quando confrontar as informações ele saberá que aquele registro provavelmente estará se referindo ao 
câncer. À medida que ele vai reproduzindo esse procedimento com outros assistidos e obtendo os 
resultados do que vem registrando, adquirirá uma segurança sempre crescente, de forma que, depois 
de uma boa prática, terá bastante segurança dos diagnósticos que virá a fazer.  

Importa distinguir, entretanto, que alguns magnetizadores possuem o que se chama tato 
magnético natural, também conhecido como empatia fluídica ou apenas como dupla vista dirigida à 
saúde. Nesses casos, costumam os possuidores dessa variante do tato magnético sentirem em si 
mesmos, todos os sintomas que o assistido está sentindo ou portando no momento em que é 
estabelecida relação magnética entre ambos.  

Num primeiro momento, os exercícios costumam ser menos precisos; percebem-se regiões 
grandes, pouco específicas e com diagnósticos um tanto quanto superficiais. No caminhar dos 
exercícios, essa percepção vai-se refinando, até chegar ao ponto de se ter perfeito registro tanto de 
campos densos como daqueles por demais sutis, tais quais nadis, pequenos concentrados fluídicos em 
determinadas regiões do perispírito, doenças ainda não detectadas por aparelhos clínicos ou, ainda, 
crisálidas de futuros focos, verdadeiros estados latentes de desarmonias em processo de somatização.  

Por fim, estando a prática feliz do magnetismo totalmente consorciada à Vontade do 
magnetizador, não se desenvolverá o tato magnético se não houver um desejo forte, vigoroso e sincero 
de se chegar ao ponto que se busca, empregando os meios ao alcance e entregando-se sem 
parcimônia aos exercícios que levarão ao ápice do desenvolvimento.  363

 
 
Como realizar o Tato Magnético? 

Use apenas uma das mãos. Tal qual no passe 
longitudinal, passe a mão, lentamente, numa média de 15 a 20 
segundos sobre os Centros de Força, do coronário ao genésico, 
sem parar sobre nenhum dos Centros de Força. Ao invés de 
liberar fluidos para o corpo físico, aguça-se a sensibilidade 
magnética para perceber, pelas variações fluídicas, as 
emanações que o corpo físico e o perispírito emitem. Assim, 
registra-se os pontos ou zonas que estão em desequilíbrio.  

 
 

 
IMPORTANTE! 

363 MELO, Jacob. Jornal Vórtice, Fevereiro 2010, in “Em que princípios se fundamenta o Tato Magnético?”, pp.13 e 14  

 

215 



 

O Tato Magnético não se contrapõe a nenhum outro método de diagnóstico como intuição, vidência, 
audiência e sonambulismo entre outros, conforme trata o livro “Nos domínios da Mediunidade” em seu 
Capítulo 17 - Serviço de passes, mas soma-se a eles, servindo como mais uma ferramenta de análise. 

 
 

Guia Prática do Tato Magnético 
 
 

1.​ Afastando uma ou as duas mãos do Centro de Força do assistido preferencialmente coronário 
ou frontal ( cerca de 1 metro de distância); 

2.​ Vá aproximando as mãos lentamente ( entre 35 - 15 centímetros) você perceberá uma certa 
“barreira”impedindo a nossa aproximação às zonas mais próximas do assistido; 

3.​ Após localizar o ponto exato do contato com o assistido, é o momento de percorrer todos os 
Centros de Força para a verificação e diagnósticos. 

4.​ Existem inúmeras maneiras de percepções nas “mãos”e diagnósticos, como por exemplo no 
quadro abaixo: 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

IMPORTANTE! 
 

Unindo o Tato Magnético com outras possibilidades mediúnicas da corrente de médiuns passistas, 
como por exemplo o “Exame Espiritual”, tentaremos chegar ao diagnóstico, dentro das possibilidades e 

capacidades da equipe, para a melhor indicação de tratamento e auxílio no caso do assistido. 
 

 

216 



 

 
 

 
Guia Prático dos Movimentos do Passe 

 
Estabelecer a relação magnética com o assistido. 

 
 
Relação magnética ou fluídica significa sintonia, 
harmonização prévia entre duas vibrações. Cabe ao 
passista no momento do passe viabilizar meios para se 
afinizar com as vibrações do assistido. É o momento da 
escuta. Para tanto, o passista envolverá o assistido num 
“abraço fluídico”, tranquilizando-o com palavras de bom 
ânimo, fé e esperança. Instruindo-o acerca da confiança 
que deve trazer em si mesmo, em Deus, conduzindo-o à 
oração. Durante o diálogo procurar sensibilizar o 
assistido acerca da tolerância, indulgência e perdão, 
induzindo-o desse modo à reforma íntima, condição 
necessária à cura da alma e consequentemente do 
corpo. Desse modo o assistido estará relaxado e 
receptivo aos benefícios da fluidoterapia.  
 
 
 

 

Movimentos para  Dispersão Geral  
por Longitudinais Ativantes e Longitudinais Calmantes 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

217 



 

 
 
 
 

Movimentos para Dispersão Localizada Ativante  
e Dispersão Localizada Calmante 

 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Movimentos para Concentração Ativante  
e Dispersão Ativante 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

218 



 

 
 
 
 
 

Movimentos para Concentração Calmante  
e Dispersão Calmante  

    
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

219 



 

 
 
 
 

Movimentos da Técnica Conjugada 
Imposição no Coronário e Dispersão nos outros Centros de Força 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Movimento para a Fluidificação da Água 
 
 

 

 

220 



 

 
 

 

 

221 


